
PODSTAWY 

PEDAGOGIKI 

RELIGII



B I B L I O T E K A  P E D A G O G I K I  I G N A C J A ŃS K I E J
Seria pod red. Janusza Mółki

Zbigniew Marek SJ, Podstawy pedagogiki religii

• Wit Pasierbek (red.), Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań 
współczesnego humanizmu / Ignatian Pedagogy for the Challen­
ges of Humanism Today

• Anna Królikowska (red.), Pedagogika ignacjańska: historia, teoria, 
praktyka

• Ewa Dybowska, Wychowawca w pedagogice ignacjańskiej
• Zbigniew Marek SJ, Pedagogika towarzyszenia. Perspektywa tra­

dycji ignacjańskiej
• Zbigniew Marek  SJ, Anna Walulik  CSFN, Pedagogika świa­

dectwa. Perspektywa antropologiczno‑kerygmatyczna
• Zbigniew Marek  SJ, Anna Walulik  CSFN, Pedagogika Dobrej 

Nowiny. Perspektywa katolicka



Wydawnictwo Naukowe
Akademii Ignatianum w Krakowie

Kraków 2022

	 ZBIGNIEW MAREK SJ

P O D S T A W Y
P E D A G O G I K I 
R E L I G I I



© Akademia Ignatianum w Krakowie, 2022

Publikacja dofinansowana z subwencji Ministra Edukacji i Nauki 
przeznaczonej na utrzymanie i rozwój potencjału dydaktycznego

i badawczego Akademii Ignatianum w Krakowie w 2021 roku

Recenzenci
Dr hab. Jarosław Horowski, prof. UMK

Prof. dr hab. Bogusław Milerski

Redakcja: Bożena Małecka
Projekt okładki i stron tytułowych: Jadwiga Mączka Opracowanie 

typograficzne i łamanie: Piotr Druciarek

ISBN 978‑83‑7614‑525‑9

Wydawnic two Naukowe Akademii Ignatianum w Krakowie 
ul. Kopernika 26 • 31‑501 Kraków

tel. 12 39 99 620
wydawnictwo@ignatianum.edu.pl

http://wydawnictwo.ignatianum.edu.pl

Dystrybucja:

Wydawnic two WAM
tel. 12 62 93 254‑256 • faks 12 62 93 496
e‑mail: handel@wydawnictwowam.pl

Księgarnia Wysyłkowa
tel. 12 62 93 260

www.wydawnictwowam.pl



S P I S  T R E ŚC I

Wstęp� 9

1. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu� 13
1.1. Teologia � 13
1.2. Relacje teologii z pedagogiką � 26

2. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii� 33
2.1. Życie społeczno-kulturowe� 34
2.2. Człowiek � 40
2.3. Objaśnianie egzystencji człowieka� 56

3. Katecheza czy pedagogika religii � 65
3.1. Geneza terminu „pedagogika religii” � 66
3.2. Współczesne rozumienie pedagogiki religii� 69

4. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki� 81
4.1. Antropologiczno-filozoficzno-teologiczne podstawy 

pedagogiki religii � 81
4.2. Przedmiot badań pedagogiki religii � 87
4.3. Źródła i metody badań pedagogiki religii� 117

5. Cele pedagogiki religii� 125
5.1. Społeczno-kulturowe uwarunkowania pedagogiki religii� 126
5.2. Otwieranie na transcendencję� 141
5.3. Osiąganie dojrzałości � 147



6 Spis treści

6. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii � 153
6.1. Źródła pedagogii ignacjańskiej � 154
6.2. Edukacja w tradycji jezuickiej � 161
6.3. Charakterystyczne rysy modelu edukacji ignacjańskiej � 166
6.4. Pedagogia ignacjańska podstawą teorii pedagogiki 

ignacjańskiej (towarzyszenia) � 179

Bibliografia� 187

Summary� 217

Indeks osobowy� 221

Indeks rzeczowy� 227



C O N T E N T S

Introduction� 9

1. Points of contiguity between theology and educational sciences� 13
1.1. Theology� 13
1.2. Relations between theology and pedagogy� 26

2. A platform of meeting pedagogy and theology� 33
2.1. Socio-cultural life� 34
2.2. Man� 40
2.3. Explaining the human existence� 56

3. Catechesis or pedagogy of religion� 65
3.1. The genesis of the term “pedagogy of religion”� 66
3.2. Contemporary understanding of the pedagogy of religion� 69

4. Pedagogy of religion as a discipline of science� 81
4.1. Anthropological, philosophical and theological foundations 

of the pedagogy of religion� 81
4.2. Research subject in the pedagogy of religion� 87
4.3. Research sources and methods in the pedagogy of religion� 117

5. Purposes of the pedagogy of religion� 125
5.1. Socio-cultural determinants of religion pedagogy� 126
5.2. Opening to transcendence� 141
5.3. Reaching maturity� 147



8 Contents

6. Ignatian pedagogy as a form of religious pedagogy� 153
6.1. Sources of the Ignatian pedagogy� 154
6.2. Education in the Jesuit tradition� 161
6.3. Characteristic features of the Ignatian model of education� 166
6.4. The Ignatian pedagogy as the basis of the theory 

of the Ignatian pedagogics (accompaniment)� 179

Bibliography� 187

Summary� 217

Index of names� 221

Index of subjects� 227



W S T ĘP

Czy książka ta zostanie dobrze przyjęta, czy też nie – w dużej 
mierze będzie zależeć od przekonań Czytelnika o  znaczeniu 
religii w życiu człowieka. Pomysł jej napisania rodził się w toku 
badań nad zasadnością odwoływania się w edukacji do religii 1. 
W moim przekonaniu taka potrzeba wynika z dwóch powodów: 
pierwszy to praktyka codziennego życia, która pokazuje, że 
człowiek jest religijny, chociaż swą religijność wyraża w różnych 
postaciach. Natomiast drugim z powodów jest przeświadczenie, 
że religia ułatwia człowiekowi osiąganie dojrzałości, z zastrze-
żeniem, że jest poprawnie rozumiana. Chodzi tutaj przede 
wszystkim o religijne wyjaśnienia jego egzystencji. Wprawdzie 
poszczególne religie różnie ją interpretują, to zawsze wskazują 
jej sens wykraczający poza jej empiryczne granice. Faktem jest 
też i  to, że nie wszyscy ludzie są gotowi przyjąć tego rodzaju 
objaśnienia.
	 Trudności z przyjęciem religijnych wyjaśnień egzystencji czło-
wieka najczęściej wynikają z odrzucania proponowanego przez 
religie poznania, które jest odmienne od poznania dostarczanego 

1 Z. Marek, Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2014.



10 Podstawy pedagogiki religii

przez intelekt i empirię. Chodzi tutaj o inną formę poznania, za 
którą stoi autorytet Absolutu, Boga czy bóstwa. W przypadku 
chrześcijaństwa tym autorytetem jest osobowy Bóg, który odsła-
nia (objawia) człowiekowi prawdę o nim samym i o otaczającym 
go świecie. Ta postać poznania bywa nazywana poznaniem 
nadnaturalnym albo religijnym. Pedagogika religii odwołuje się 
i korzysta z obu wymienionych form poznania: naturalnego, jak 
też religijnego. 
	 Sama pedagogika religii uważana jest, podobnie jak pedago-
gika społeczna, specjalna czy resocjalizacyjna, za jedną z  sub-
dyscyplin nauk o  wychowaniu. Wyrasta ona ze współczesnej 
humanistyki i  nowocześnie rozumianej teologii. Przedstawia 
konkretną koncepcję pedagogiczną opartą na relacjach człowie-
ka z  Bogiem oraz usiłuje opisywać drogę osiągania promowa-
nych ideałów wychowania. Ponadto przedstawia właściwe sobie 
cele, zadania, treści i zasady edukacji religijnej. Można przyjąć, 
że proponowane propozycje edukacyjne stanowią alternatywę 
dla rozwiązań problemów edukacyjnych, które są budowane na 
innych zasadach niż relacjach człowieka z Absolutem (Bogiem). 
	 Przedmiotem badań prowadzonych przez przedstawicieli pe-
dagogiki religii jest edukacja religijna. Za jedno z ważniejszych 
jej zadań uważa się działania mające przybliżyć i  umożliwić 
człowiekowi zrozumienie istoty takich relacji, po to, by łatwiej 
mu było zintegrować religijny wymiar swego życia z  codzien-
nością tworzoną przez życie społeczne i moralne. W uproszcze-
niu można powiedzieć, że pedagogika religii uczy interpretować 
empirycznie poznawane sprawy ludzkiego życia w świetle treści 
religijnych (wyznawanej wiary). 
	 W prowadzanych badaniach przedstawiciele pedagogiki re-
ligii wykorzystują hermeneutyczne możliwości opisu rzeczywi-
stości wychowawczej celem zbadania edukacyjnego potencjału 
tkwiącego w religii. Na podstawie tych osiągnięć tworzą teorię 
kształcenia i socjalizacji religijnej w obszarze Kościoła, rodziny, 
szkoły i  społeczeństwa. Podejmują przy tym próby opraco-
wania bardziej bądź mniej ogólnych teorii całego kompleksu 
zjawisk związanych z  edukacją religijną i  jej uwarunkowania-
mi. W  tego  rodzaju badaniach korzystają zarówno z  osiągnięć 



11Wstęp

przedstawicieli nauk empirycznych, jak i teologicznych. Badania 
te dostarczają nowej wiedzy o znaczeniu kształcenia religijnego 
i  socjalizacji religijnej dla rozwoju człowieka. Wiedza ta kreśli 
przede wszystkim nowy horyzont postrzegania dobra czło-
wieka, które jest celem każdego nurtu pedagogicznego. Cel 
ten pedagogika religii w  odróżnieniu od innych kierunków 
pedagogicznych ujmuje dwuwymiarowo. Jednym jest kierunek 
horyzontalny – właściwy każdemu nurtowi. W ujęciu tym mówi 
się, choć w różnych aspektach, o wspomaganiu osoby w osiąga-
niu dobra, rozwoju, dojrzałości. Wartości te mają jej umożliwiać 
budowanie harmonii życia z sobą i z całym otoczeniem. Pedago-
gika religii pod żadnym pozorem takiego podejścia do edukacji 
nie podważa ani nie kwestionuje, ale je uzupełnia o  wymiar 
wertykalny związany z osiąganiem dobra. 
	 Odwołując się do założeń personalizmu chrześcijańskiego, 
daje do zrozumienia, że granice dobra postrzeganego w wymia-
rze horyzontalnym mogą zostać przez człowieka przekroczone. 
Możliwość taka wynika z zaproszenia go przez Boga do dążenia 
i osiągania dobra niezniszczalnego i trwającego wiecznie. Podję-
cie takiego trudu umożliwia osobie nie tylko rozwijanie harmo-
nii życia z sobą i z całym otoczeniem, ale też harmonii z samym 
Bogiem. Jedną z  możliwości osiągania tego celu pedagogika 
religii formułuje w  obecnej w  duchowości jezuickiej zasadzie 
zachęcającej człowieka do tego, by w swych wysiłkach na rzecz 
własnego rozwoju i  osiągania dojrzałości robił wszystko, co 
w tej kwestii jest możliwe, by tak postępował, jakby wszystko od 
niego zależało, a jednocześnie, by ufał Bogu tak, jakby wszystko 
zależało tylko od Boga.
	 W przekazanej Czytelnikowi monografii zostaje podjęta 
próba opisania podstaw i specyfiki tak zarysowanej pedagogiki 
religii. Mam nadzieję, że jej lektura zachęci innych pedagogów, 
i  nie tylko pedagogów, do podjęcia i  rozwijania wskazanych 
problemów oraz do refleksji nad istotą pedagogiki religii.
	 W tym miejscu chciałbym serdecznie podziękować Profeso-
rom Jarosławowi Horowskiemu i Bogusławowi Milerskiemu za 
cenne uwagi przekazane w  recenzjach manuskryptu. Dziękuję 
również za merytoryczne uwagi i konsultacje Siostrze Profesor 



12 Podstawy pedagogiki religii

Annie Walulik  – kierownikowi Katedry Pedagogiki Chrześ-
cijańskiej w  Akademii Ignatianum oraz moim współbraciom 
zakonnym: Januszowi Mółce, Marcinowi Pietrasinie i Maciejowi 
Szczęsnemu.

Kraków, lipiec 2021 roku 	 Autor



1

P U N K T Y  S T Y C Z N E  T E O L O G I I  I  N A U K 

O  W Y C H O WA N I U

Na różnych szczeblach i  w  różnych zakresach badań nauko-
wych poszukuje się dostępnej prawdy o  wszechświecie, kos-
mosie, człowieku i  różnych wymiarach życia. Zdobywana tą 
drogą wiedza służy postępowi cywilizacji i rozwojowi kultury, 
a nade wszystko dobru człowieka. W nurt ten włączają się też 
przedstawiciele nauk o wychowaniu, jak i nauk teologicznych. 
W niniejszym rozdziale zostanie najpierw zaprezentowana spe-
cyfika nauk teologicznych, a w jej kontekście punkty styczne po-
strzeganego z perspektywy pedagogicznej i teologicznej „dobra 
człowieka”. 

1.1. Teologia 
Termin „teologia” wywodzi się od greckich słów: Theos  – Bóg 
i logos – słowo, mowa, nauka. Stąd przyjmuje się, że teologia to 
„nauka o Bogu”. Sam termin ma swoje korzenie w przedbiblij-
nej i pozabiblijnej starożytnej myśli greckiej. Słowem tym jako 
pierwszy posłużył się Platon. W jego rozumieniu termin ten nie 
oznacza „własnej filozoficznej nauki o Bogu, ale poddane filozo-
ficzno-krytycznej interpretacji i  demitologizacji mity i  podania 



14 Podstawy pedagogiki religii

o bogach 1. Terminem „teologia”, w znaczeniu nauki dążącej do 
przedstawiania rzeczywistości świata i  człowieka z perspekty-
wy objawienia Bożego, jego głębszego zrozumienia i przyjęcia 
oraz trwania w zjednoczeniu z Bogiem, zaczęto się posługiwać 
dopiero około XII wieku 2. W sensie ścisłym (w odróżnieniu od 
filozofii, metafizyki, mitologii i naturalnej wiedzy o Bogu) teo-
logia przyjmuje pochodzące od Boga objawienie, które stanowi 
przedmiot jej badań. Zakłada też świadomie podjęty wysiłek 
autentycznego słuchania historycznie zaistniałego i ogłoszone-
go objawienia Bożego, które posiada samo w  sobie, jako swój 
własny moment, wyrażoną w zdaniach wiedzę pojęciową. Z ko-
lei sam moment wiary i odpowiedzialnego przekazu przesłania 
objawienia Bożego pobudza do refleksji nad treścią objawienia 
oraz jej konfrontacji z  innymi obszarami poznania 3. Wszystko 
to uświadamia, że teologia zakłada wysiłek poznania Bożego 
słowa (Bożego objawienia) za pomocą metod naukowych. 
	 Mówiąc o teologii, trzeba pamiętać, że każda religia, a nawet 
poszczególne wyznania religijne, uprawiają właściwą sobie 
teologię 4. 

Ze względu na rozum teologia prawomocnie należy do rodziny 
nauk, ale ze względu na oryginalne instrumentarium badawcze 
traktujące wiarę jako równoprawny organ poznawczy zasadni-
czo rożni się od nich. Tym samym jest istotną dla chrześcijaństwa 
i życia Kościoła formą rozumienia wiary 5.

1 H.M.  Baumgartner, A.G.  Wildfeuer, Teologia, w:  Leksykon religii, red. 
H. Waldenfels, przeł. P. Pachciarek, Verbinum, Warszawa 1997, s. 480–481. 

2 G.L. Müller, Dogmatyka katolicka, przeł. W. Szymona, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2015, s. 51; E. Wójcik, Teologia, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, red. E. Gi-
gilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, Lublin 2013, kol. 654. 

3 K.  Rahner, H.  Vorgrimler, Teologia, w:  Mały słownik teologiczny, przeł. 
T.  Mieszkowski, P.  Pachciarek, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1987, 
kol. 466; Theologie, w: Lexikon für Theologie und Kirche, t. 10, red. J. Hofer, K. Rah-
ner, Herder Verlag, Freiburg im Breisgau 1966, s. 62–71.

4 W prowadzonych analizach na uwadze mieć będziemy przede wszystkim 
teologię chrześcijańską.

5 J. Szymik, Teologia. Natura, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, dz. cyt., kol. 657.



151. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

	 Teologia zmierza do tego, by człowiek był w stanie dostrzec 
i uznać, że ukazywane w Bożym objawieniu jego relacje z Bogiem 
odsłaniają nie tyle propozycje doktrynalne, co rzeczywistość rea-
lizującą się historii zbawienia. Jej odkrycie umożliwia każdemu 
człowiekowi spotkanie ze źródłem pełni objawienia – Jezusem 
Chrystusem 6, przekazanym w Piśmie Świętym i Tradycji 7. Bada-
jąc te źródła usiłuje określić związki zachodzące między Pismem 
Świętym i Tradycją oraz sposoby powiązania wiary z historią 8. 
To zaś powoduje, że swą uwagę koncentruje na doborze takich 
metod, które pozwolą podjąć intelektualny wysiłek w ustalaniu 
tego, co Bóg mówi ludziom, jak Jego objawienie zostało zinter-
pretowane w Kościele, czy też w jaki sposób w świetle objawie-
nia nieść człowiekowi pomoc 9. 
	 Teologii nie należy mylić z  religioznawstwem chrześcijań-
skim, ponieważ badania religioznawcze wyraźnie powstrzymu-
ją się od akceptującej lub odrzucającej oceny określonej religii. 
Dlatego też religioznawca nie musi być wyznawcą religii, którą 
się zajmuje. W  chrześcijańskim ujęciu termin „teologia” może 
przybierać dwojakie znaczenie: przedmiotowe i  podmiotowe. 
W znaczeniu przedmiotowym oznacza naukę o Bogu, komuni-
kację między Bogiem i światem, treść wiary objawioną w Jezusie 
Chrystusie 10. Natomiast w  znaczeniu podmiotowym oznacza 
naukę samego Boga, który zna siebie w sposób absolutny i któ-
ry niezbędny do wiary rąbek swej tajemnicy odsłania przed 
człowiekiem 11. 
	 Teologię chrześcijańską można rozpatrywać w  różnych 
aspektach: jako rzeczywistość ukierunkowaną na Kościół czy też 

6 T.  Rowland, Wiara Ratzingera, teologia Benedykta XVI, przeł. A.  Gomola, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2010, s. 113. 

7 J.  Szymik, Topika teologiczna, w:  Encyklopedia katolicka, t.  19, dz. cyt., 
kol. 693–694.

8 T. Rowland, Wiara Ratzingera, teologia Benedykta XVI, dz. cyt., s. 89.
9 S. Napiórkowski, Teologia. Metody, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, dz. cyt., 

kol. 666. 
10 T. Rowland, Wiara Ratzingera, teologia Benedykta XVI, dz. cyt., s. 89; I. Bo-

kwa, Teologia. Przedmiot, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, dz. cyt., kol. 659–661.
11 M. Marczewski, Teologia. Podmiot, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, dz. cyt., 

kol. 661–662.



16 Podstawy pedagogiki religii

dotyczącą wiary chrześcijańskiej albo dzielącą się na wiele gałęzi 
i  dziedzin naukę 12. Jako nauka teologia pozwala człowiekowi 
odkryć, że Bóg jest Absolutem i bytem transcendentnym, czyli 
przekraczającym wszystko inne, całkowicie różnym od świata 
i stworzeń; że jednocześnie jest odsłonięty i zakryty, a także rady-
kalnie „inny” w stosunku do wszystkiego, co człowiek odkrywa 
i poznaje za pomocą rozumu. Teologia jako nauka poszukująca 
zrozumienia wiary 

posługuje się środkami rozumowymi, a w szczególności czerpie 
z takich dyscyplin, jak historia i filozofia. Wobec Bożych tajemnic 
teologia zawsze „poszukuje” i nigdy nie dociera do ostatecznych 
odpowiedzi ani definitywnych spojrzeń 13.

	 Zadaniem teologii jako nauki jest dochodzenie do prawdy. 
Samo jej poszukiwanie jest oparte na poznaniu zdobywanym 
na drodze rozumu oraz wiary. W  obu przypadkach respekto-
wane są rygory metodologii nauk i wiary poddanej objawieniu 
Bożemu (w przypadku chrześcijaństwa). To dzięki Bożemu 
objawieniu człowiek jest w  stanie ostatecznie poznać prawdę 
o sobie, o swym istnieniu i przeznaczeniu. Właściwym światłem 
ułatwiającym zrozumienie tej rzeczywistości jest osoba Jezusa 
Chrystusa. W Nim człowiek może odkryć 

ostateczny i  najgłębszy wymiar ludzkiego istnienia, jedyny, 
jaki ujawnia nam ścisłą miarę tego, czym jesteśmy: uprzywile-
jowanym przedmiotem miłości Boga, wyłącznym stworzeniem 
ziemskim, które Bóg chciał dla niego samego, i które zostało we-
zwane w najgłębszej swej istocie do wspólnoty życia z Bogiem 
Jedynym i Troistym 14.

Rzeczywistość tę człowiek poznaje przede wszystkim za pośred-
nictwem Bożego objawienia. 

12 H. Waldenfels, Teologia w chrześcijaństwie, w: Leksykon religii, red. H. Wal-
denfels, przeł. P. Pachciarek, Verbinum, Warszawa 1997, s. 481. 

13 G. O’Collins, E.G. Farrugia, Leksykon pojęć teologicznych i kościelnych, przeł. 
J. Ożóg, Wydawnictwo WAM, Kraków 2002, s. 347.

14 L.F.  Ladaria, Wprowadzenie do antropologii teologicznej, przeł. A.  Baron, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2002, s. 12.



171. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

	 Podejmując kwestie związane z przekazem na kartach Biblii 
treści Bożego objawienia, należy pamiętać, że umysł ludzki nie 
jest w stanie w pełni objaśnić tajemnicę Boga. Co więcej, uświa-
damia, że 

między Bogiem a ludźmi pozostają stałe pewne kwestie sporne. 
Biblia mówi, że Bóg stworzył człowieka na swój obraz i  swoje 
podobieństwo. Wolter odpowiada: „Człowiek oddał mu to z na-
wiązką”. Dowcip ten zwiera dużo prawdy. Nasze wizje Boga 
nie są wizjami niewinnymi. Spontanicznie tworzymy sobie od-
pychający obraz Boga, żeby łatwiej Go odrzucić 15.

	 Fakt ten skłania do refleksji – dlaczego? Wydaje się, że jed-
nym z  powodów jest przekonanie człowieka o  swoim abso-
lutnym panowaniu nad wszechświatem. Wiele argumentów 
odrzucających Boga wynika z przekonań człowieka, wiązanych 
jest z przeświadczeniem, że w rzeczywistości o Bogu, jeśli nic, to 
niewiele można powiedzieć. Natomiast jeśli o Nim mówimy, to 
przede wszystkim zaprzeczamy, kim On nie jest, zamiast poszu-
kiwać, kim On jest. Innym powodem odrzucania Boga jest wią-
zanie z Nim i przypisywanie Mu odpowiedzialności za ludzkie 
niepowodzenia. To z kolei sprawia, że z takim Bogiem człowiek 
nie chce mieć nic do czynienia. Można więc powiedzieć, że jedną 
z przyczyn odrzucania Boga jest brak refleksji i chęci zrozumie-
nia, kim On realnie jest dla człowieka. Warto też nadmienić, że 
pytania o Boga wynikają z samej natury człowieka, który wciąż 
jest w drodze. Dlatego też każdy cel, jaki człowiek przed sobą 
stawia, okazuje się być względny, tymczasowy. W konsekwencji 
osiągnięcie wyznaczonego sobie celu wyzwala nowe inicjatywy 
i  nowe przedsięwzięcia. Obserwacje te potwierdzają, że czło-
wiek sam w sobie nie jest bezsporną i daną w sposób bezsporny 
nieskończonością rzeczywistości. Jest bytem transcendencji 16.

15 B. Sesboüé, Wierzę. Wezwanie do wiary katolickiej dla kobiet i mężczyzn XXI 
wieku, Wydawnictwo Księży Marianów, Księgarnia św. Wojciecha, Warszawa–
Poznań 2000, s. 65. 

16 K.  Rahner, Podstawowy wykład wiary. Wprowadzenie do pojęcia chrześci­
jaństwa, przeł. T.  Mieszkowski, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1987, 
s. 32–33. 



18 Podstawy pedagogiki religii

	 Przy wyjaśnianiu kwestii związków Boga z  człowiekiem 
trudno jest też jednoznacznie przywoływać znaczenie słowa 
Bóg. 

Nazwa Bóg przysługuje albo wyłącznie jedynej Istocie Najwyż-
szej, Stwórcy i Panu wszechświata (monoteizm), albo jednej isto-
cie wyższej od pozostałych, a jej podwładnych, zwanych częściej 
bóstwami (henoteizm), albo wielu równorzędnym bóstwom 
(politeizm); w  sensie przenośnym  – bezkrytycznie uwielbiana 
osoba lub podmiot 17.

Wyjaśnienia te można uszczegóławiać analizując znaczenia na-
dawane mu w poszczególnych religiach 18. Ponadto czynność ta 
uświadamia, że w kwestii objaśniania relacji Boga z człowiekiem 
każda religia udziela nieco innej odpowiedzi.
	 Trudności w  objaśnianiu tajemnicy Boga biorą się stąd, że 
doświadczanie Jego obecności i działania jest całkowicie inne niż 
to, które człowiek gromadzi empirycznie każdego dnia. Dlatego 
też w refleksji nad słowem „Bóg”, które pojawia się nawet u ate-
istów zaprzeczających jego istnieniu, należy zwracać uwagę na 
to, że posługujemy się nim jako imieniem własnym. Słowo to 
jednak 

nie mówi nic o  tym, co wyraża. Słowo to nie odwołuje się do 
żadnego określonego doświadczenia indywidualnego, ma  – 
właściwie ujęte – charakter dostosowany do tego, żeby mówić 
nam o  Bogu, jest bowiem ostatnim słowem poprzedzającym 
całkowite milczenie. Dlatego też nie wolno wnioskować, że 
skoro fonetyka słowa „Bóg” jest wyrażana indywidualnie przez 
każdego z nas, przeto ono samo jest również naszym własnym 
dziełem. To raczej my jesteśmy jego dziełem, ponieważ właśnie 
ono czyni nas ludźmi 19.

17 R. Łukaszyk, Bóg, w: Encyklopedia katolicka, t. 2, red. F. Gryglewicz i  in., 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1976, kol. 885.

18 T.  Chodzidło, Bóg w  religiach pozachrześcijańskich, w:  Encyklopedia kato­
licka, t. 2, dz. cyt., kol. 887–890; R. Łukaszyk, Bóg, w: Encyklopedia katolicka, t. 2, 
dz. cyt., kol. 885–887.

19 K. Rahner, Podstawowy wykład wiary, dz. cyt., s. 43–44, 47.



191. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

	 Refleksję nad kwestią relacji Boga z  człowiekiem i  człowie-
ka z  Bogiem zacieśnimy do jej objaśnień podawanych przez 
judaizm i chrześcijaństwo. Religie te stoją na stanowisku, że to 
nie człowiek odkrywa Boga, ale Bóg objawia człowiekowi swą 
tajemnicę. Co więcej, wobec człowieka nie pozostaje obojętny, 
przeciwnie, angażuje się w jego rozwój i udane życie 20. Dla ju-
daizmu źródłem objawienia się Boga jest Tora (Stary Testament), 
a  dla chrześcijaństwa cała Biblia (Stary i  Nowy Testament). 
Księgi te uważane są za księgi święte – księgi wiary, ponieważ 
przekazują świadectwa doświadczeń obecności i działania Boga 
w  życiu ludzi. Takie przekonanie wynika przede wszystkim 
z tego, że wiodącym tematem ksiąg biblijnych są opowiadania 
o  Bogu zainteresowanym dobrem człowieka, niosącym mu 
pomoc i wyzwolenie. Uczą też, że Bóg odsłania swą tajemnicę 
po to, aby człowiek był w stanie choć po części zrozumieć Jego 
zbawcze zamiary i działania. Odkrywanie tej prawdy jest możli-
we wówczas, gdy przyjmiemy, że 

pojedyncze księgi Pisma Świętego, jak również Pismo w całości, 
nie są po prostu rodzajem literatury. Pismo wyrosło w żywym 
podmiocie wędrującego narodu i  z  niego, i  nadal w  nim żyje. 
Można by powiedzieć, że księgi Pisma wskazują na trzy wzajem-
nie na siebie oddziałujące podmioty. Najpierw jest pojedynczy 
autor lub grupa autorów, której zawdzięczamy Pismo. Autorzy 
ci nie są jednak autonomicznymi pisarzami w dzisiejszym tego 
słowa znaczeniu, lecz należą do wspólnego podmiotu „ludu 
Bożego”, w którego imieniu i do którego mówią, tak że on jest 
właściwie głębszym «autorem» Pism. I dalej jeszcze: lud ten nie 
jest ludem od nikogo niezależnym, lecz ma świadomość, że pro-
wadzi go i mówi do niego sam Bóg, który tu mówi najgłębiej – 
przez ludzi i przez ich człowieczeństwo 21.

	 Klasycznym przykładem odczytywania Biblii jako księgi wia-
ry są starotestamentowe opowiadania o wyzwoleniu ludu Boże-
go z niewoli egipskiej i  jego wędrówce do ziemi obiecanej. Po-
dobny wydźwięk mają nowotestamentowe teksty opowiadające 

20 G.L. Müller, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 256–270.
21 J. Ratzinger/Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, cz. 1: Od chrztu w Jordanie do 

Przemienienia, przeł. W. Szymona, Wydawnictwo „M”, Kraków 2007, s. 12.



20 Podstawy pedagogiki religii

o znakach czynionych przez Jezusa: uzdrowieniach, wyzwalaniu 
z mocy złego ducha czy zapewnieniu posiłku Jego słuchaczom. 
Teksty opowiadające o  tych wydarzeniach domagają się wiary 
w moc Boga niosącego ludziom wyzwolenie z  ich ograniczeń. 
Drugim charakterystycznym rysem Biblii postrzeganej jako księ-
ga wiary są przekazane na jej kartach świadectwa wiary osób, 
o których opowiadają poszczególne księgi. Trzecim znaczącym 
wymiarem ukazującym Biblię jako księgę wiary jest nadzieja, 
którą Bóg przekazuje ludziom. Szczególnie wyraźnie jest ona 
widoczna w opowiadaniach o niewierności narodu wybranego 
wobec Boga. Na kartach Starego Testamentu opisane są skutki 
niewierności, w następstwie której naród wybrany doświadczał 
w różnych postaciach zła identyfikowanego z karą Bożą. Jedno-
cześnie zawsze mamy do czynienia z Bożą obietnicą zmiany tej 
bolesnej sytuacji. Źródłem i dawcą tej obietnicy jest Bóg, który 
domaga się od ludzi jednego – nawrócenia, powrotu do wierno-
ści. To samo przesłanie przekazane zostało w księgach Nowe-
go Testamentu z  dopowiedzeniem, że wyzwolenia z  mocy zła 
dokona Jezus Chrystus w swej męce, śmierci i zmartwychwsta-
niu 22. Innymi słowy, Biblia podpowiada człowiekowi strategię 
życia, które posiada sens wykraczający poza wszelkie ludzkie 
wyobrażenia. 
	 Wszystko to upoważnia do postrzegania całej Biblii jako księgi 
religijnej. Przekazywana w niej prawda dociera do ludzi za po-
średnictwem kultury, w jakiej żyli autorzy poszczególnych ksiąg. 
To z kolei wymaga od jej czytelnika, by poszczególne perykopy 
interpretował uwzględniając występujące w  tekście gatunki 
i  formy literackie. Na przykład poezji nie można interpretować 
kierując się zasadami przyjętymi przy interpretacji prozy, hymnu, 
przypowieści czy innej formy wypowiedzi literackiej 23. Kolejne 
kroki umożliwiające poprawne odczytywanie religijnego przesła-
nia tekstu biblijnego winny zmierzać w kierunku podejmowania 

22 Z.  Marek, Biblia w  katechetycznej posłudze słowa, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 1998, s. 110–122.

23 A.J. Levoratti, Interpretacja Pisma Świętego, w: Międzynarodowy komentarz 
do Pisma Świętego. Komentarz katolicki i ekumeniczny na XXI wiek, red. wydania 
polskiego W. Chrostowski, Verbinum, Warszawa 2000, s. 21.



211. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

prób werbalizowania przekazywanej prawdy o egzystencji i prze-
znaczeniu człowieka. Istotne w odkrywaniu przesłania Biblii jest 
więc pytanie o Boga i Jego nastawienie do człowieka. W tej kwestii 
pomocne wydaje się być zabieganie o to, by w toku prowadzonej 
analizy tekstu stawiać w  pierwszej kolejności pytanie o  Boga, 
o Jego nastawienie do człowieka, a nie o sprawy człowieka uwi-
kłanego w różne życiowe historie. Wynika to przede wszystkim 
z  logiki przekazu autora biblijnego, który opowiada o  Bogu 
zaangażowanym w egzystencjalne sprawy człowieka. Wówczas 
też łatwiej przyjdzie oddzielenie działania Boga od przedsta-
wionego w  Biblii ludzkiego postrzegania rzeczywistości oraz 
zrozumienie, że Biblia nie objaśnia spraw dostępnych ludzkie-
mu rozumowi, ale rzeczywistość, której on sam nie jest w stanie 
pojąć. Z  tych powodów w  Biblii, postrzeganej jako dokument 
historyczny, nie wystarczy jedynie szukać prawdy historycznej. 
Konieczna jest wiara w  Boga przekazującego ludziom wszyst-
kich czasów prawdę o  Nim samym oraz o  Jego pragnieniach 
dotyczących życia człowieka 24.
	 Sama akceptacja tego, że źródłem odkrywania relacji między 
Bogiem i  ludźmi jest Biblia, nie powoduje jednak, że będzie 
ona przez wszystkich czytana oraz rozumiana. Powodów tego 
jest wiele. Jedną z przeszkód w rozumieniu Biblii jest nieznajo-
mość starożytnej kultury biblijnej. Inną przyczyną utrudniającą 
poprawne odczytywanie i  rozumienie przekazu biblijnego są 
niewłaściwe oczekiwania wobec przekazywanej na jej kartach 
prawdy. Biblii nie można też traktować jako literackiego best-
sellera, lecz jako księgą uczącą człowieka wiary. Ten szczególny 
jej wymiar wynika przede wszystkim z  tego, że dla chrześcijan 
autorami Biblii są nie tylko ludzie – autorzy poszczególnych ksiąg 
czy też ich fragmentów, ale również osobowy Bóg. Są przy tym 
przekonani (wierzą), że przy spisywaniu jej pierwotnego ustnego 
przekazu dotyczącego Boga i  Jego zbawczych inicjatyw czuwał 
w szczególny sposób Bóg w osobie Ducha Świętego. Tę szczegól-
ną postać Jego czuwania teologia nazywa natchnieniem Bożym – 
natchnieniem Ducha Świętego. Na tej też podstawie Kościół 

24 N. Mette, Religionspädagogik, Patmos Verlag, Düsseldorf 1994, s. 248–249.



22 Podstawy pedagogiki religii

katolicki wierzy, że „księgi Pisma w sposób pewny, wiernie i bez 
błędu uczą prawdy, jaka z woli Boga została zapisana w księgach 
świętych dla naszego zbawienia” 25. Oznacza to, że dzięki Bożemu 
natchnieniu księgi Biblii przekazują prawdę.

W Piśmie Świętym objawia się, bez żadnego jednak uszczerb-
ku dla prawdy i  świętości Boga, przedziwne „zniżenie się” 
wiecznej Mądrości, «abyśmy dowiedzieli się o niewysłowionej 
łaskawości Boga oraz o tym, jak bardzo w swej trosce i staraniu 
dostosował do nas sposób przemawiania». Boże bowiem słowa 
wyrażone ludzkimi językami upodobniły się do ludzkiej mowy, 
podobnie jak niegdyś Słowo Wiekuistego Ojca [Jezus Chrystus – 
przyp. Z.M.], przyjąwszy słabe ludzkie ciało, upodobniło się do 
ludzi 26.

W tym znaczeniu mówi się o  objawieniu Boga, które oznacza 
zbawcze działanie Boga. Wpisuje się ono w historię ludzi poprzez 
słowa, pisma i obrzędy 27. To z kolei umożliwia człowiekowi nie 
tylko osobistą refleksję nad zachodzącymi wydarzeniami, w któ-
rych Bóg odsłania swą tajemnicę, ale też daje możliwość spotkania 
z samym źródłem Bożego objawienia, którym jest Jezus Chrystus 28.
	 Poszukiwanie i  odkrywanie w  Biblii prawdy o  zbawczym 
działaniu Boga stanowi istotne kryterium zezwalające na to, by 
mówić o prawdzie całego Pisma Świętego. W kwestiach prawdy 
historycznej należy zachować dużą dozę ostrożności. Wynika 
to przede wszystkim z tego, że autorzy tych ksiąg nie zabiegali 
i nie przywiązywali większej wagi – przynajmniej w pierwszej 
kolejności – do przekazywania prawdy historycznej. Ta stawała 
się dla nich co najwyżej podstawą do religijnej interpretacji przy-
woływanych wydarzeń 29. Chcąc zatem poprawnie zrozumieć 
intencje i zamiary autorów ksiąg Pisma Świętego, niezbędne jest 

25 Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym, w: Sobór Watykański II, Kon­
stytucje, dekrety, deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002, nr 11.

26 Tamże, nr 13.
27 B. Sesboüé, Wierzę. Wezwanie do wiary katolickiej dla kobiet i mężczyzn XXI 

wieku, dz. cyt., s. 125.
28 T. Rowland, Wiara Ratzingera, teologia Benedykta XVI, dz. cyt., s. 113.
29 B. Sesboüé, Wierzę. Wezwanie do wiary katolickiej dla kobiet i mężczyzn XXI 

wieku, dz. cyt., s. 129.



231. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

wzięcie pod uwagę okoliczności i czasu, w jakich powstały po-
szczególne księgi, uwarunkowań kulturowych, w tym używane-
go języka literackiego, jakim w danej epoce się posługiwano, czy 
też sposobów myślenia, mówienia i opowiadania. Należy przy 
tym brać pod uwagę trzy podstawowe kryteria interpretacji teks-
tu. Pierwsze z nich domaga się akceptacji tego, że księgi Starego 
i Nowego Testamentu stanowią jedność. Chodzi o zauważenie, 
że wszystkie wielkie tematy biblijne: Bóg, świątynia, wybra-
nie, wyzwolenie występują zarówno w  Starym, jak i  Nowym 
Testamencie. Co więcej, księgi Nowego Testamentu objaśniają 
i ukazują pełniejszy sens wypowiedzi Starego Testamentu. Dru-
gie kryterium dotyczy ich czytania i interpretacji w powiązaniu 
z Tradycją wiary całego Kościoła. Wreszcie trzecie kryterium do-
maga się respektowania spójności prawd wiary i ich zgodności 
z całym objawieniem Bożym 30. 
	 Oprócz objawienia Bożego do źródeł teologicznego pozna-
nia i  argumentacji (nazywa się je „miejscami teologii”) należą 
tak zwane miejsca konstytutywne. Zalicza się do nich Pismo 
Święte (Kościoły protestanckie) i  Tradycję (Kościoły katolicki 
i  prawosławny) oraz deklaratywne. Te ostatnie są aktami her-
meneutyki kościelnej (chodzi tutaj o uchwały i decyzje soborów 
powszechnych, uroczyste orzeczenia papieży, nauczanie kole-
gium biskupiego, naukę Ojców Kościoła, magisterium teologów, 
wiarę ludu Bożego). Ponadto wyróżnia się źródła medialne, 
które przekazują narrację o istnieniu Kościoła jako rzeczywisto-
ści ontycznej. Mowa jest też o bezpośrednich miejscach teologii: 
subiektywnych i najbliższych, które stanowią wewnętrzny świat 
osoby ludzkiej, osobowo-podmiotowy obszar historii zbawienia. 
W końcu wskazuje się również na istnienie źródeł pomocniczych, 
zewnętrznych i wtórnych. Tworzą je poznanie intelektualne, fi-
lozoficzne, historyczne i przyrodnicze. 
	 Poza wskazywaniem źródeł dostarczających możliwości pro-
wadzenia badań nad ludzką egzystencją dla nauk teologicznych 

30 Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym, w: Sobór Watykański II, Kon­
stytucje, dekrety, deklaracje, dz. cyt., nr 12; J. Kochel, Z. Marek, Pedagogia biblijna 
w katechezie, Wydawnictwo WAM, Kraków 2012, s. 178–181.



24 Podstawy pedagogiki religii

znaczenie posiada sposób zdobywania przekazanej w nich wie-
dzy. W  odróżnieniu od nauk społecznych i  humanistycznych, 
które do wiedzy dochodzą drogą poznawania rzeczywistości 
przez dociekania intelektualne i  empiryczne (nazywa się je 
poznaniem naturalnym), nauki teologiczne korzystają nadto 
z  poznania nazywanego nadnaturalnym, nadprzyrodzonym 
albo religijnym. W odróżnieniu od poznania naturalnego, które 
korzysta z autorytetu ludzkiej inteligencji wyrażanej w różnych 
postaciach dociekań intelektualnych i empirycznych, za pozna-
niem religijnym stoi autorytet Boga. Za korzystaniem ze zdoby-
wanej na tej drodze wiedzy przemawia przede wszystkim to, 
że człowiek najczęściej porusza się w wąskim „tunelu” wiedzy. 
Fakt ten sprawia, że zazwyczaj jest otoczony „górami i masywa-
mi” niewiedzy. Najczęściej zdobywa wiedzę cząstkową, która 
pozwala mu określić przybliżone miejsca istnienia własnej nie-
wiedzy 31. Taką niewiedzę, która wynika z ludzkiej ograniczono-
ści rozumu, w wielu przypadkach uzupełnia wiedzą czerpaną 
z  poznania religijnego 32. Innymi słowy, nauka i  życie tworzą 
i rozwijają właściwe sobie obszary wiedzy naturalnej. Natomiast 
teologia, korzystająca również z  poznania nadnaturalnego, 
może tę wiedzę poszerzać i  ubogacać 33, dostarczając nowych 
i  innych możliwości oglądu ludzkiego życia i  wprowadzania 
w nim określonych zmian. Możliwości te stanowią czynnik sy-
nergizujący codzienność wielu obszarów ludzkiego życia 34. Wy-
nika z tego, że wiedza czerpana z poznania religijnego pozwala 

31 K.  Illeris, Trzy wymiary uczenia się, przeł. A.  Jurgiel i  in., Wydawnic
two DSW, Wrocław 2006, s. 23–28.

32 Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, Libreria Editrice Vaticana, Watykan 
1998, nr 17; H. Waldenfels, O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele dzisiaj. Teologia 
fundamentalna w kontekście czasów obecnych, przeł. A. Paciorek, Księgarnia św. 
Jacka, Katowice 1993, s. 317.

33 A. Walulik, Niewiedza religijna i jej andragogiczne konsekwencje, w: Edukacja 
dorosłych jako czynnik rozwoju społecznego, t. 2, red. T. Aleksander, Instytut Tech-
nologii Eksploatacji – PIB, Radom 2010, s. 234.

34 A.  Walulik, Moderacyjne i  synergiczne kształtowanie dorosłości. Propozycja 
typologii modeli znaczeń wiedzy religijnej na przykładzie Korespondencyjnego Kur­
su Biblijnego, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2011, s.  354; 
Z. Marek, A. Walulik, Ewangelia inspiracją dla nauk o wychowaniu, „Horyzonty 
Wychowania” 2019, t. 19, nr 45, s. 104.



251. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

pełniej rozumieć wydarzenia, w których człowiek uczestniczy. 
Tym samym korzystanie z  poznania religijnego w  badaniach 
naukowych ma pomagać w znajdowaniu odpowiedzi na takie 
pytania jak: czy zasadne jest w poznawaniu świata korzystanie 
z przekazu religijnego? Jeśli tak, to dlaczego? 
	 Sam proces poznania religijnego polega na logicznym rozu-
mowaniu i analizie treści dotyczących egzystencji świata i czło-
wieka, które przekazuje Boże objawienie 35. Jego właściwością 
jest to, że to nie spekulacje intelektualne albo badania empirycz-
ne, lecz Bóg swym autorytetem pozwala człowiekowi objaśniać 
stawiane przezeń pytania. 

Rozróżnianie obu wymiarów poznania jest konieczne choćby 
dlatego, że rzeczywistość ludzkiej egzystencji może być wy-
jaśniana zarówno z  perspektywy naturalnej, jak i  religijnej. 
Wprawdzie poznanie religijne z  różnych powodów może nie 
przekonywać człowieka nastawionego jedynie na empiryczne 
badanie rzeczywistości, nie znaczy to jednak, że jest ono fał-
szywe. Respektowanie porządku poznania naturalnego oraz 
religijnego jest wyrazem korzystania z suwerennych wyborów 
człowieka. Decyzje te wiążą się z akceptowaniem i przyjęciem 
za własne zarówno treści poznawanych za pomocą rozumu, jak 
i  treści docierających do człowieka za pośrednictwem Bożego 
objawienia 36.

Stąd też obie formy poznania umożliwiają człowiekowi zdoby-
wanie wiedzy. Do tych wyjaśnień należy jeszcze dopowiedzieć, 
że Boże objawienie dostarcza człowiekowi światła do zrozumie-
nia tylko tych spraw, których ograniczonym rozumem nie jest 
on w stanie wytłumaczyć. Można mówić o tym, że dzięki pozna-
niu religijnemu człowiek może odpowiadać na egzystencjalne 
pytania o początek, pochodzenie, przeznaczenie wszechświata 
i samego człowieka. Innymi słowy, poznanie religijne pod żad-
nym pozorem nie zastępuje ani nie wyręcza osoby w trudzie po-
dejmowanym na rzecz rozumienia i objaśniania swej egzystencji. 

35 I. Kant, Krytyka czystego rozumu, przeł. R. Ingarden, Wydawnictwo Antyk, 
Kęty 2001, s. 53–67. 

36 Z. Marek, Duchowość, religia i wychowanie, „Pedagogika Społeczna” 2015, 
t. 14, nr 1(55), s. 15–16.



26 Podstawy pedagogiki religii

Tym samym dostarcza ono jej nowej, opartej na autorytecie 
Boga, wiedzy dotyczącej jego życiowego powodzenia i osiągania 
w nim doskonałości. 
	 Poprawne korzystanie z  obu przedstawionych postaci po-
znania wymaga respektowania istniejących granic i kompetencji 
poznawczych obu tych zakresów. Bez tego będzie dochodzić 
do pomieszania i wykluczania jednej z nich pod pozorem nie-
prawdziwości przekazu. Dlatego należy jeszcze raz podkreślić, 
że poznanie religijne dopowiada, uzupełnia wiedzę dotyczącą 
egzystencji człowieka, której człowiek nie jest w stanie odkryć 
rozumem. Kierowanie się tymi zasadami chronić będzie czło-
wieka przed sztucznie wywoływanym, a  w  rzeczywistości 
nieistniejącym konfliktem między rozumem i wiarą. Co więcej, 
korzystanie z obu wymienionych form poznania sprzyja syner-
gii zachodzącej między procesami edukacyjnymi i życiem reli-
gijnym. Natomiast to, czy człowiek będzie korzystał z poznania 
religijnego w taki sam sposób, jak korzysta z poznania natural-
nego w  poszukiwaniu prawdy o  Bogu, sobie i  wszechświecie, 
jest pozostawione jego wolnej decyzji. 

1.2. Relacje teologii z pedagogiką 
Pedagogika identyfikowana jest z  naukową refleksją nad 
umiejętnością opieki, prowadzenia, towarzyszenia dziecku czy 
młodzieńcowi w  stawaniu się osobą dorosłą, doskonałą. Jako 
nauka zajmuje się praktyką edukacyjną (procesami kształcenia 
i  wychowania), a  także wyjaśnianiem zachodzących procesów 
oraz uczeniem krytycznego myślenia. Działania te mają poma-
gać w zrozumieniu życia, uwrażliwiać na potrzeby rozwojowe 
oraz stwarzać warunki do społecznego rozwoju osoby 37. Nato-
miast samo wspomaganie rozwoju osoby zakłada dążenie do 
osiągania przez nią dobra poprzez kształtowanie dojrzałego 

37 B.  Śliwerski, Wprowadzenie do pedagogiki, w:  Pedagogika, t.  1: Podstawy 
nauk o wychowaniu, red. B. Śliwerski, Gdańskie Wydawnictwo Pedagogiczne, 
Gdańsk 2015, s. 87.



271. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

światopoglądu, który wyrasta z przejętych wartości oraz otacza-
jącej kultury 38. W tych kontekstach pedagogikę można uważać 
za sztukę kształcenia i  wychowania, w  szczególny sposób zaj-
mującą się nabywaniem dobrych manier ułatwiających osobie 
nawiązywanie relacji z  innymi osobami. Towarzyszą temu 
działania, za pomocą których usiłuje się wywierać wpływ na jej 
dyspozycje psychiczne, po to, by w konkretnej sytuacji społecz-
no-kulturowej przyczyniały się one do jej rozwoju 39. 
	 W przedstawiony nurt myślenia pedagogicznego, w którym 
zasadniczo chodzi o  wspomaganie osoby w  osiąganiu dojrza-
łości, włączają się nauki teologiczne. Ich właściwością jest in-
spirowanie osoby do intelektualnego wysiłku mającego pomóc 
w ustaleniu tego, co Bóg ma ludziom do przekazania. Również 
teologia poszukuje odpowiedzi na pytanie o  to, w  jaki sposób 
w  świetle Bożego objawienia można pomagać człowiekowi 
przyjąć udzielaną przez Boga pomoc w stawaniu się dojrzałym – 
doskonałym. Nauki teologiczne usiłują nieść taką pomoc za 
pośrednictwem rzeczywistości wiary, którą badają i objaśniają, 
oraz wykładni wynikających z tego norm życia człowieka (taką 
rolę spełnia teologia chrześcijańska wobec katechezy Kościoła). 
Przedstawiciele nauk teologicznych, mając na uwadze proces 
dorastania człowieka do wolności utożsamianej z umiejętnością 
panowania nad sobą (a nie pozostawaniem zniewolonym przez 
własne słabości), kładą nacisk na znaczenie jego integralnego 
rozwoju. Zmierzają przy tym do objaśniania i dowartościowy-
wania znaczenia jedności między sferą cielesną, psychiczną 
(zdolności postrzegania i rozumowania, emocjonalnego przeży-
wania, podejmowania decyzji) i  duchową człowieka (poczucie 
sensu życia, przyjmowane wartości).
	 Teologia ze względu na zakres swych badań należy do tych 
dyscyplin naukowych, które otwierają osobę na transcendencję 
(łac. transcendere  – przekraczać). W  metafizyce pojęcie to jest 

38 W.  Brezinka, Wychowywać dzisiaj. Zarys problematyki, przeł. H.  Machoń, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2007, s. 161.

39 W. Brezinka, Wychowanie i pedagogika. Podręcznik akademicki. W dobie prze­
mian kulturowych, przeł. J. Kochanowicz, Wydawnictwo WAM, Kraków 2005, 
s. 157.



28 Podstawy pedagogiki religii

odnoszone do takiego zakresu rzeczywistości, który wykracza 
poza lub ponad świat empiryczny i przekracza naturalny sposób 
bytowania. W epistemologii termin ten wyraża świat zewnętrz-
ny w stosunku do poznającego podmiotu lub aktu świadomości 
bądź akt wychodzenia świadomości poza siebie ku zewnętrzne-
mu podmiotowi. Natomiast w antropologii wskazuje on na niere-
dukowalność do porządku cielesnego istnienia i działania osoby. 
Wreszcie w teologii oznacza radykalną inność i nieprzekraczal-
ną różnicę między Bogiem a światem stworzonym 40. Wszystko 
to uświadamia, że treści wpisane w termin „teologia” określają 
istnienie granicy i  tego, co ona obejmuje lub co ją przekracza. 
Pojęcie transcendencji albo jej przeciwieństwo (immanencja) jest 
zatem efektem doświadczenia posiadanej ograniczoności, którą 
się chce (albo którą można) przekroczyć lub też nie 41. Mając na 
uwadze te zastrzeżenia, w kolejnych przedłożeniach przywoły-
wanemu terminowi transcendencja nadawane będzie znaczenie 
teologiczne. Wynika to przede wszystkim z  tego, że teologia 
określa nim stanowiącą dla człowieka alternatywną i definityw-
ną rzeczywistość. 
	 W refleksji nad specyfiką i właściwościami pedagogiki religii 
ważne jest więc zwracanie uwagi na związki zachodzące między 
pedagogiką i  teologią oraz na możliwości korzystania z  zaso-
bów intelektualnych obu tych dyscyplin. Kompetentne korzy-
stanie z  takich możliwości wymaga zgody na to, by skutkiem 
wspólnych badań, choć respektujących posiadane możliwości 
badawcze, było tak zwane myślenie religijne. Winna je charak-
teryzować przede wszystkim zdolność osoby do „obcowania 
ze świętością”  – Bogiem oraz gotowość prowadzenia z  Nim 
dialogu. W następstwie nabywania takiej umiejętności będzie jej 
łatwiej rozumieć, dlaczego warto dążyć do tego, by się stawać 
bardziej człowiekiem 42. 

40 K. Kaluża, Transcendencja, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, dz. cyt., kol. 975. 
41 H. Jarissen, Transcendencja/immanencja, w: Leksykon religii, red. H. Walden-

fels, przeł. P. Pachciarek, Verbinum, Warszawa 1997, s. 495. 
42 U. Berner, Religia, w: Leksykon religii, red. H. Waldenfels, przeł. P. Pachcia-

rek, Verbinum, Warszawa 1997, s. 392. 



291. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

	 Innym elementem wnoszonym przez teologię do badań pe-
dagogicznych jest refleksja nad ludzkim poznaniem 43. Wynika 
ona z  ludzkiego zapotrzebowania na wiedzę. Realia życia nie-
jednokrotnie uświadamiają człowiekowi ograniczenia w jej na-
bywaniu na drodze intelektualnych dociekań. W takiej sytuacji 
z pomocą przychodzi mu teologia, która objaśnia stawiane pyta-
nia nie za pomocą spekulacji rozumowych, ale objaśniając treści 
Bożego objawienia 44. Tę postać poznania, której źródłem nie są 
ludzki intelekt i empiria, teologia nazywa poznaniem nadnatu-
ralnym albo religijnym czy też nadprzyrodzonym. Poznanie to 
opiera się na wierze religijnej i  ma charakter nadprzyrodzony 
(nadnaturalny) 45. Objaśnia ono egzystencjalne pytania człowie-
ka, które dotyczą początku, celu, przeznaczenia czy sensu jego 
egzystencji itp. 46. Źródłem takiego poznania jest Boże objawie-
nie. Tak więc, o  ile poznanie naturalne umożliwia odkrywanie 
prawdy za pomocą intelektualnej refleksji nad gromadzonymi 
doświadczeniami, z której wyprowadza się odpowiednie wnio-
ski, to w  przypadku poznania nadnaturalnego (religijnego) 
wiedza taka pochodzi od Boga i to Bóg ją człowiekowi objawił. 
Jej krytyczne objaśnienie i  formułowanie jest wynikiem badań 
prowadzonych przez teologów. Przyjęcie i akceptacja poznania 
nadnaturalnego oznacza zgodę człowieka na to, że doświadcze-
nie i naturalna refleksja nad rzeczywistością dostępną dla inte-
lektu i zmysłów nie wyczerpują jego możliwości poznawczych. 
Poprawne korzystanie z poznania naturalnego i religijnego za-
kłada rozumienie, że nauka oraz życie tworzą i rozwijają właści-
we sobie obszary wiedzy naturalnej, natomiast religia tę wiedzę 

43 Z.  Marek, A.  Walulik, Christianity as an Inspiration for the Pedagogical 
Sciences, „Acta Universitatis Nicolai Copernici. Pedagogika” 2019, t. 37, nr 1, 
s. 36–38.

44 Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, dz. cyt., nr 17; H.  Waldenfels, 
O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele dzisiaj, dz. cyt., s. 317.

45 Z.  Marek, Duchowość chrześcijańska w  kształtowaniu dojrzałego człowieka, 
„Forum Pedagogiczne” 2019, t. 9, nr 2, s. 55.

46 S. Zięba, Człowiek. 2. Pochodzenie, w: Leksykon pedagogiki religii, red. C. Ro-
gowski, Verbinum, Warszawa 2007, s. 93–99.



30 Podstawy pedagogiki religii

poszerza i  ubogaca 47. Co więcej, wiedza poszerzona treściami 
religijnymi dostarcza możliwości nowego, innego spojrzenia 
na ludzkie życie i wprowadza w nie określone zmiany. Wiedza 
religijna może więc stanowić istotny czynnik synergizujący co-
dzienność w wielu jej obszarach.
	 W powyższych kontekstach należy dopowiedzieć, że zdoby-
wana na drodze poznania religijnego wiedza dotyczy wyłącznie 
tej rzeczywistości świata i życia człowieka, której rozum przez 
swą immanencję – niedostępność nie jest w stanie odkryć. Na-
tomiast możliwość taką daje choć po części poznanie religijne 48. 
Tak więc wiedza czerpana z Bożego objawienia poszerza zasoby 
posiadanej wiedzy o  sobie i  świecie 49. Daje ona człowiekowi 
możliwość choćby fragmentarycznego dotarcia do niedostępnej 
tajemnicy, w jaką zanurzona jest jego egzystencja. Nie oznacza to 
oczywiście, że poznanie religijne udziela osobie zadowalających 
odpowiedzi na wszystkie stawiane przez nią pytania. 
	 W refleksji nad relacjami zachodzącymi między poznaniem 
naturalnym i religijnym przywoływany jest obraz posiadanych 
przez osobę dwu rąk, dwoje oczu czy uszu. Pomimo że człowiek 
z  natury posiada te części ciała, zdarza się, że z  któregoś nie 
może korzystać. Sytuacja taka domaga się większego wysiłku 
przy wykonaniu konkretnej czynności. Inaczej jest, gdy można 
korzystać z  obu. Wykonanie określonej czynności przychodzi 
z większą łatwością. Nie inaczej jest przy posługiwaniu się wie-
dzą naukową, którą czerpiemy z poznania naturalnego, i wiarą 
(wiedzą religijną), która czerpana jest z poznania nadnaturalne-
go – religijnego. Tak oto zdobywana wiedza potwierdza opinie, 
o których jest się przekonanym. Natomiast wynikająca z pozna-
nia nadprzyrodzonego wiara wyzwala przekonania, za które 

47 A. Walulik, Niewiedza religijna i jej andragogiczne konsekwencje, w: Edukacja 
dorosłych jako czynnik rozwoju społecznego, t. 2, dz. cyt., s. 234.

48 Z. Marek, A. Walulik, Ewangelia inspiracją dla nauk o wychowaniu, art. cyt., 
s. 104. 

49 Z. Marek, A. Walulik, Pedagogika świadectwa. Perspektywa antropologiczno­
-kerygmatyczna, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, Kraków 2019, 
s. 49–50.



311. Punkty styczne teologii i nauk o wychowaniu

ktoś gotów jest nawet umrzeć 50. Trzeba więc mieć na uwadze, 
że wielorakie ograniczenia uświadamiają człowiekowi, iż jego 
poznanie intelektualne (naturalne) nie czyni go kompetentnym 
do wychodzenia poza określone granice rzeczywistości, w jakiej 
żyje. Natomiast poznanie religijne dostarcza mu możliwości 
przekraczania barier doświadczanej ograniczoności. Dlatego 
przyjęcie za ubogacające obu form poznania pozwala dostrzec, 
że one ze sobą nie rywalizują, lecz wzajemnie się przenikają 
i uzupełniają, by jednakowo służyć rozwojowi i dobru osoby 51. 
	 Zgoda na możliwość korzystania z  obu form poznania 
nazywana jest korelacją, której właściwością jest opisywanie 
związków przyczynowych, jakie zachodzą pomiędzy dwiema 
lub więcej cechami, stanami lub funkcjami. Związków tych nie 
można jednoznacznie ani opisać, ani też wyrazić. Taką korelację 
odnajdujemy na przykład w pytaniu o sens i cel bycia człowie-
kiem i  w  odpowiedziach, jakich udzielają na nie różne dyscy-
pliny nauki, w  tym filozofia i  teologia 52. Dlatego świadomość 
zachodzących korelacji domaga się inicjatyw ułatwiających 
osobie korzystanie z  poznania nadnaturalnego, po to, by była 
w stanie pełniej rozpoznawać sens swego życia i jego ostateczny 
cel. Można przy tym przyjąć, że odkrywany sens i cel własnego 
życia zaczną ją inspirować do wysiłku stawania się osobą dosko-
nalszą, zdolną do wychodzenia poza własną ograniczoność i do 
poszukiwania dobra nieprzemijającego, trwałego, wiecznego. 
Ten sposób myślenia i funkcjonowania osoby sprawia, że pozo-
stając bytem fizycznym, osobowym jednocześnie staje się bytem 
ponadfizycznym 53. 

50 A. Kolb, Glauben und Wissen, w: Glauben Wissen Zukunft, red. A. Kolb, Ver-
lag Styria, Graz 1987, s. 196. 

51 Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, dz. cyt., nr 17; H.  Waldenfels, 
O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele dzisiaj, dz. cyt., s. 461.

52 H.-G.  Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft. Beiträge zu 
Theorie und Forschungpraxis, Deutscher Studien Verlag, Weinheim 1994, s. 72–73.

53 Z. Zdybicka, Transcendentne odniesienie człowieka, w: Wychowanie persona­
listyczne. Wybór tekstów, red. F. Adamski, Wydawnictwo WAM, Kraków 2005, 
s. 70; R. Murawski, Dorastający, w: Jestem świadkiem Chrystusa w Kościele. Pod­
ręcznik do religii dla I klasy liceum i  technikum, seria: Drogi świadków Chrystusa, 
red. Z. Marek, Wydawnictwo WAM, Kraków 2002, s. 121; T. Ślipko, Zarys etyki 



32 Podstawy pedagogiki religii

	 Przedłożone wyjaśnienia pokazują, że zarówno nauki teolo-
giczne, jak i pedagogiczne w swych zainteresowaniach badaw-
czych zwracają się ku człowiekowi. Jedne i  drugie poszukują 
możliwości niesienia mu pomocy w  osiąganiu doskonałości, 
dobrostanu. Różnica, jaką można wskazać w  tych wysiłkach, 
polega na tym, że nauki o  wychowaniu możliwości te wiążą 
z działaniami o wymiarze horyzontalnym, a więc wynikającymi 
z twórczości i inteligencji człowieka. Natomiast nauki teologicz-
ne doskonałość, do której dąży człowiek, ukazują i  objaśniają 
z perspektywy Transcendencji – Boga. Oznacza to, że obie dy-
scypliny za wspólny punkt swoich zainteresowań badawczych 
mają człowieka i jego dobro. Natomiast odróżnia je perspektywa 
zakresu jego osiągania: pedagogika widzi je przede wszystkim 
w wymiarze czasowym, a  teologia wiecznym – trwającym bez 
końca. Dlatego objaśniając zadania stawiane przed naukami 
teologicznymi i  pedagogicznym należy zwracać uwagę na 
perspektywę prowadzonej refleksji naukowej nad człowiekiem 
i podejmowanych inicjatyw mających na celu wspomaganie jego 
rozwoju. Oczekiwaniom tym sprzyja wielowymiarowość ludz-
kiego poznania. Korzystanie z  obu dostępnych form tego po-
znania stawia przed pedagogiką religii nowe zadania i wymaga 
pogłębionej refleksji naukowej nad poprawnym korzystaniem 
z ich możliwości. 

ogólnej, Wydawnictwo WAM, Kraków 2002, s. 222; Z. Marek, Potencjał religijny 
wnoszony do wychowania integralnego, „Pedagogika Społeczna” 2015, t. 14, nr 4, 
s. 16–19.



2

P ŁA S Z C Z Y Z N A  S P O T K A N I A  P E D A G O G I K I 

I  T E O L O G I I

Zarówno teologia, jak i pedagogika, choć w różny sposób, zaj-
mują się człowiekiem, a dokładniej jego udanym – szczęśliwym 
życiem, zarówno w  aspekcie życia biologicznego, intelektual-
nego, emocjonalnego, wolitywnego, jak też duchowego. Przed-
stawiciele tych dyscyplin, świadomi wielorakich wymiarów 
ludzkich działań, poszukują płaszczyzn współdziałania na rzecz 
integralnego rozwoju człowieka. W  przypadku pedagogiki 
płaszczyzną tą jest rozwój człowieka, osiąganie przez niego ży-
ciowej doskonałości postrzeganej i docenianej przez środowisko. 
Podobnie rzecz się ma w przypadku teologii, z tą jednak różnicą, 
że teologia ową dojrzałość czy doskonałość łączy z  dążeniem 
człowieka do doskonałości, jaką jest Bóg i życie z Nim w szczęś-
ciu przez całą wieczność. Charakterystyczne jest przy tym to, 
że rozwój ten warunkowany jest kulturą konkretnej epoki. Tak 
więc punktem stycznym zarówno dla pedagogiki, jak i teologii 
jest pytanie o to, jak uposażyć człowieka żyjącego w konkretnej 
kulturze do tego, by pragnął szczęścia dla siebie i  dla innych, 
realizującego się już dzisiaj i w całej wieczności. 



34 Podstawy pedagogiki religii

2.1. Życie społeczno-kulturowe
Termin „kultura” odnoszony jest do twórczych osiągnięć czło-
wieka w zakresie materialnym i duchowym, a ponadto do zespo-
łu wartości, norm i zasad obowiązujących w życiu społeczności. 
Jego znaczenie nie jest jednoznaczne 1. W filozofii podkreśla się 
jej antropologiczno-ontologiczno-aksjologiczny wymiar. W  jej 
ujęciu twórcą, sensem i celem kultury jest człowiek. Termin ten 
swym zakresem obejmuje osobiste i społeczne życie człowieka 2. 
W  wymiarze społecznym kultura jest identyfikowana z  upo-
rządkowanymi przejawami aktywności zarówno większej grupy 
osób (społeczności), jak i  poszczególnych osób. Ich aktywność 
powoduje, że odróżniają się one od innych grup społecznych 3. 
W teologicznym rozumieniu kultura też nie jest jednoznacznie 
definiowana. Raczej mamy do czynienia z  wyliczaniem jest 
podstawowych składników. Pod tym pojęciem określane jest to 
wszystko, co sprzyja rozwojowi i doskonaleniu zarówno włas-
nego ducha, jak i ciała. Chodzi tutaj o trud poznawania i pracy 
zmierzającej do tego, by panować nad światem i czynić w nim 
życie indywidualne i społeczne bardziej ludzkim przez postęp 
w dziedzinie obyczajów i instytucji życia społecznego. Ponadto 
w ujęciu tym istotnym składnikiem kultury są tworzone na prze-
strzeni historii wytwory obrazujące rozwój duchowy człowieka 
i  jego pragnienie, by służyły one postępowi i rozwojowi dobra 
indywidualnego i  społecznego 4. Do tak rozumianej autonomii 
kultury teologia dopowiada, że w jej rozwoju człowiek winien 
się liczyć z prawem Bożym 5. 

1 D. Capała, Kultura, w: Encyklopedia katolicka, t. 10, red. A. Szostek i in., To-
warzystwo Naukowe KUL, Lublin 2004, kol. 188. 

2 S.  Kowalczyk, Kultura. Pojęcie, w:  Encyklopedia katolicka, t.  10, dz. cyt., 
kol.189. 

3 L.  Dyczewski, Kultura. Aspekt społeczny, w:  Encyklopedia katolicka, t.  10, 
dz. cyt., kol. 193.

4 C.  Bartnik, Kultura. Aspekt teologiczny, w:  Encyklopedia katolicka, t.  10, 
dz. cyt., kol. 193.

5 D. Capała, Kultura, w: Encyklopedia katolicka, t. 10, dz. cyt., kol. 188.



352. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

	 Nie bez znaczenia na kształt tworzonej kultury, a  także na 
korzystanie z  jej dóbr, wpływ wywierają zmiany zachodzące 
w życiu społecznym. Na te najnowsze zwraca uwagę Kaja Kaź-
mierska. Zauważa, że we współczesnym społeczeństwie współ-
istnieją obok siebie dwie grupy społeczne: współczesna mło-
dzież (ma tu na myśli urodzonych na przełomie wieku XX i XXI) 
oraz pokolenie starsze (można przyjąć, że chodzi o ich rodziców 
i dziadków). Według niej młode pokolenie odróżnia się od star-
szego tym, że nie pamięta okresu komunizmu oraz społecznego 
wysiłku w odrabianiu zapóźnień cywilizacyjnych z lat dziewięć-
dziesiątych minionego wieku. Zauważa też, że jest to pierwsze 
pokolenie, które nie zna świata bez telefonów komórkowych 
i  komputerów 6 umożliwiających szybkie komunikowanie się 7. 
Te i inne czynniki sprawiają, że współczesne pokolenie stało się 
z jednej strony beneficjentem, a z drugiej ofiarą dokonujących się 
zmian kulturowych 8. 
	 Zasygnalizowane przemiany zachodzące w życiu społecznym 
powodują też odwrócenia transmisji wiedzy: młode pokolenie 
edukuje starsze. To z  kolei wywołuje skutki wtórne związane 
z osłabieniem efektywności procesu wychowania oraz wtórnej 
socjalizacji obecnej w  kolejnych etapach życia. Przyczyny tego 
zjawiska tkwią w zmianie paradygmatu tworzenia i przekazy-
wania wiedzy, rozproszeniu funkcji wychowawczych i  eduka-
cyjnych, np. przez przenoszenie ich poza rodzinę do instytucji 
edukacyjnych czy grup rówieśniczych. To zaś powoduje, że nie 
rodzice i  środowisko wychowawcze są osobami znaczącymi 
i nadającymi życiu młodego pokolenia określony styl 9. Zacho-
dzące zmiany w  życiu społeczno-kulturowym stawiają przed 
pedagogiką religii nowe wyzwania. Istotne wydaje się być tu 
zjawisko związane z  przekazywaniem wiedzy, w  tym wiedzy 
religijnej. Współcześni jej odbiorcy oczekują nie tyle informacji 

6 K. Kaźmierska, Młodzież archidiecezji łódzkiej. Szkic do portretu, Archidiece-
zjalne Wydawnictwo Łódzkie, Łódź 2018, s. 16–17.

7 A.  Zellma, Formacja sumienia uczestników lekcji religii w  czasach „płynnej 
nowoczesności”, „Forum Teologiczne” 2014, t. 15, s. 111.

8 K. Kaźmierska, Młodzież archidiecezji łódzkiej, dz. cyt., s. 28.
9 Tamże, s. 25–26.



36 Podstawy pedagogiki religii

o otaczającym świecie, co raczej świadectwa o tym, że dostarcza 
ona nowej perspektywy postrzegania życia  – nieskończoności, 
życia wiecznego. 
	 Funkcjonowanie współczesnego człowieka w  świecie wy-
twarzanej na przestrzeni wieków kultury jest też warunkowane 
silnymi procesami instytucjonalizacji i  tradycji. Powodują one 
z  jednej strony umacnianie się tradycyjnych struktur społecz-
nych, które działają hamująco na zmianę społeczną. Ich walorem 
jest przystosowywanie osoby do istniejących wartości, norm 
i  wzorów zachowań przez dostarczanie możliwości wolnego 
i samodzielnego kształtowania własnego projektu życia (samo-
sterowność). Z drugiej zaś strony przyczyniają się do nasilania 
procesów indywidualizacji, niosąc ze sobą cyrkulację przelot-
nych ról i statusów, poczucie silnej ambiwalencji religijnej i mo-
ralnej oraz niebezpieczeństwo głębokiego rozkładu wartości, 
norm i więzi między ludźmi (anomia) 10. Pojawienie się tych za-
grożeń dla egzystencji człowieka jest wynikiem kwestionowania, 
liberalizacji i  marginalizacji, a  nawet odrzucania tradycyjnych 
norm moralnych i  zastępowania ich moralnością dostosowaną 
do własnych potrzeb 11, co jest owocem różnych postaci myślenia 
doby postmodernistycznej (ponowoczesnej). Myślenie to sprzy-
ja ludzkim dążeniom do tego, by „mieć”. W  następstwie tych 
procesów dochodzi do zwielokrotnienia wzorców społecznych, 
których multiplikacja dokonuje się przez mediatyzowanie do-
świadczeń. Może też dojść do sytuacji, w której kosztem jednego 
i  dominującego wzorca postępowania osoba, wedle własnych 
potrzeb i  zapatrywań, zacznie wybiórczo dobierać czerpane 
z  różnych systemów ideologicznych wzorce postępowania. 
W następstwie takiego przewartościowania wzorców zachowań 
może dochodzić do pojawienia się w  ludzkiej psychice różne-
go rodzaju niepokojów, a  także do zaniechania odniesień do 
trwałych wartości. Natomiast w  skrajnych przypadkach może 

10 J. Mariański, Przedmowa, w: D. Tułowiecki, Bez Boga, Kościoła i zasad?, Wy-
dawnictwo Petrus, Kraków 2012, s. 7. 

11 J. Mariański, Religia i moralność w świadomości Polaków: zależność czy auto­
nomia?, „Konteksty Społeczne” 2015, t. 3, nr 1(5), s. 9. 



372. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

dochodzić nawet do kryzysu własnej tożsamości, co powoduje 
z kolei zagubienie i wewnętrzną nieprzejrzystość 12. 
	 Wpływ na występowanie przedłożonych trendów wywiera 
obejmująca różne dziedziny ludzkiego życia postmodernistycz-
na (ponowoczesna) filozofia. Charakteryzuje ją krytyka oświe-
ceniowego racjonalizmu i  zarzucanie mu erozji współczesnej 
kultury 13. Podawanie w wątpliwość fundamentalnych kategorii 
kultury nowożytnej powoduje, że człowiek nie czerpie już swojej 
tożsamości z przeszłości. W zamian nurt ten wyzwala społeczną 
różnorodność. Natomiast kształtowanie się tożsamości oparte 
zostaje na procesie odróżniania się i  relatywizowania pozna-
wanej rzeczywistości. Filozofia postmodernistyczna najbardziej 
wstrząsnęła kategorią prawdy, która nigdy dotąd nie została tak 
poważnie naruszona. Koncepcja ta wyrasta z założenia, że kultu-
ra jest zjawiskiem nabywanym na drodze szeroko rozumianego 
uczenia (się). Wyraża zatem sposób życia grupy społecznej i jest 
uważana za wytwór biologicznych i środowiskowych, a jedno-
cześnie ustrukturyzowanych wewnętrznie składników życia 
człowieka 14. 
	 W występujących koncepcjach ponowoczesności można 
napotkać twierdzenie, że postęp techniki i technologii informa-
cyjnej ma szeroko rozumiane konsekwencje dla świata global-
nego, ludzi i rodziny. Jest efektem postępu techniki, która poza 
wnoszonymi w  ludzkie życie ułatwieniami niesie z sobą także 
niebezpieczeństwa przez dostarczanie człowiekowi zbyt wielu 
nowych bodźców, idei, prądów, nowych wartości, nad którymi 
człowiek nie jest w stanie zapanować. Następstwem występowa-
nia tak zróżnicowanych impulsów stają się występujące u osoby 
niepokoje i brak wewnętrznej równowagi 15. Można więc mówić 
o tym, że nowe technologie wpływają nie tylko na rozwój osoby, 

12 K. Kaźmierska, Młodzież archidiecezji łódzkiej, dz. cyt., s. 27.
13 J. Filipkowski, Postmodernizm, w: Encyklopedia katolicka, t. 16, red. E. Gigi-

lewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, Lublin 2012, kol. 73. 
14 A. Walulik, Edukacyjne wspomaganie dorosłych w refleksji nad życiem, Akade-

mia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2012, s. 189–190.
15 L. Kocik, Rodzina w obliczu wartości i wzorów życia ponowoczesnego świata, 

Oficyna Wydawnicza AFM, Kraków 2006, s. 99–101.



38 Podstawy pedagogiki religii

którego miarą jest technika, lecz i na zmianę jej zainteresowań, 
stylów poznawczych czy też sposobów konstruowania wiedzy 
i  przekazu wartości. Znamienne wydaje przy tym być samo 
przekazywanie wartości. Zostaje ono sprowadzane nie do sfery 
poznawczej, lecz do osobistych doświadczeń i przekonań, czym 
pozbawia się je obiektywnego znaczenia 16. 
	 Innym negatywnym skutkiem ideologii ponowoczesności jest 
odchodzenie człowieka od uniwersalnych i odgórnie ustalonych 
zasad moralnych i zwracanie się w kierunku społecznego kon-
formizmu. Dąży on do tego, by człowiek nie był podporządko-
wany jakiejkolwiek moralności. To powoduje zrelatywizowanie 
pojęcia odpowiedzialności, czego rezultatem 

jest powierzchowny indywidualizm bez odpowiedzialności za 
społeczne konsekwencje własnych wyborów, czyli brak dojrzałej 
wolności „do”. Postawa ta jest wzmocniona przez perspektywę 
„mieć”, a  nie „być”, i  życiem w  iluzji panowania nad swoimi 
pragnieniami, podczas gdy w rzeczywistości są one rezultatem 
wyborów narzuconych przez społeczeństwo konsumpcyjne 17.

Wynika z tego, że brak trwałych celów odnoszonych do kształto-
wania przez osobę własnej tożsamości powoduje, iż chętnie włą-
cza się ona w  tworzenie nowych, alternatywnych społecznych 
rzeczywistości. To egocentryczne credo ponowoczesności wcale 
nie sprzyja wyzwoleniu osoby od kolektywnych, autorytarnych 
lub totalitarnych struktur uzależnienia. Przeciwnie, dąży ku 
temu, by człowiek odkrywał dotychczas nieznane mu możliwo-
ści autokreacji uznawanej za jedyną sensowną odpowiedź na 
erozję tradycyjnych struktur i wartości społecznych 18. 
	 Innym promowanym przez filozofię postmodernistyczną 
wymiarem ludzkiego życia jest konsumpcjonizm, uważany za 
jego cel sam w sobie. W następstwie takiego nastawienia świat 
zostaje ukazany przez pryzmat produktów nadających się do 

16 K. Kaźmierska, Młodzież archidiecezji łódzkiej, dz. cyt., s. 21–23.
17 Tamże, s. 28.
18 M.  Lipowicz, Ponowoczesność jako posthumanistyczna kondycja społeczno­

-kulturowa: perspektywa pedagogiczno-socjologiczna, „Przegląd Pedagogiczny” 
2017, nr 2, s. 42.



392. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

natychmiastowego spożycia. W konsekwencji ludzie pozbawieni 
poczucia bezpieczeństwa próbują uczucie niepewności niwelo-
wać natychmiastowym doznaniem satysfakcji. W takiej sytuacji 
konsumpcja jawi się jako efekt niepewnej sytuacji społecznej, co 
skutkuje tym, że wypracowanie trwałych więzi międzyludzkich 
wydaje się być niemożliwe, a przynajmniej niebywale trudne do 
realizacji. Tym samym związki międzyludzkie traktowane są 
jako towar konsumpcyjny, przez co nabierają znaczenia tymcza-
sowości, która winna natychmiast dostarczać satysfakcji. To zaś 
wprowadza człowieka w stan nieustannej pogoni za spełnieniem, 
gdyż konsumpcja, nawet gdy odbywa się wespół z innymi, staje 
się czynnością indywidualną, która nie wymaga współpracy 19.
	 W następstwie tak kształtowanej kultury ponowoczesnej daje 
się zauważyć, że reguły i normy życia społecznego obowiązują 
„tylko” pod pewnymi warunkami, ponieważ każda reguła zo-
staje zrelatywizowana sytuacyjnie i  personalnie, gdyż zawiera 
klauzulę określającą warunki oraz granice swojej stosowalności. 
W takiej sytuacji naturalna relacyjność życia (nie tylko w wymia-
rze społecznym) może przybrać formy zagrażające rozwojowi 
osoby, gdyż podstawowe zasady życia zostają ignorowane, su-
biektywnie interpretowane i stosowane według własnych, egoi-
stycznych interesów. Tendencje te są wynikiem promowania we 
współczesnej kulturze indywidualności i  kreatywności osoby. 
Ich następstwem mogą być zmiany tożsamości oraz własnej 
biografii, a  równocześnie podporządkowanie się wymogom 
instytucjonalnym i  merkantylnym regulacjom. Wszystko to 
powoduje, że osoba zostaje pozbawiona autonomicznej możli-
wości dokonywania własnych wyborów i  jest skazana jedynie 
na grę pozorów. To z  kolei czyni ją ofiarą konsumpcjonizmu 
i bezrefleksyjnym odbiorcą kultury popularnej 20. Taką formę ży-
cia wyraża konformizm, który sprzyja dostosowywaniu się do 
aktualnych form życia społecznego. W rzeczywistości nie jest on 
jednak socjalizacją, gdyż nie zawiera gotowości kształtowania 
społeczności – wspólnoty dążącej do własnego rozwoju. Staje się 

19 A. Walulik, Moderacyjne i synergiczne kształtowanie dorosłości, dz. cyt., s. 51.
20 K. Kaźmierska, Młodzież archidiecezji łódzkiej, dz. cyt., s. 26.



40 Podstawy pedagogiki religii

natomiast zdeformowaną postacią poszukiwań swojego miejsca 
w społeczeństwie. 
	 Świadomość społeczno-kulturowych uwarunkowań sprzyja 
podejmowaniu działań na rzecz wspomagania osoby w  naby-
waniu umiejętności wyzwalania się z  jednostronnego i  spro-
wadzanego do relatywizmu postrzegania wartości własnego 
życia. W proces ten włączają się różne dyscypliny nauki, w tym 
pedagogika i teologia, które niejako ze swej natury mają za zada-
nie wspomagać człowieka we wprowadzaniu do swojego życia 
zmian czyniących zeń osobę bardziej dojrzałą i doskonałą. Istotą 
tak rozumianej dojrzałości czy doskonałości jest promowanie 
wartości życia indywidualnego i społecznego, które zmierza ku 
wewnętrznemu wzrostowi możliwemu dzięki otwartości oso-
by na transcendencję. Z  tej perspektywy naturalnym punktem 
spotkania i współdziałania pedagogiki i teologii wydaje się być 
człowiek.

2.2. Człowiek 
Wychodząc z  założenia, że człowiek jako istota rozumna staje 
w centrum zainteresowań zarówno przedstawicieli nauk teolo-
gicznych, jak i pedagogicznych, można mówić, iż dyscypliny te 
czynią go podmiotem prowadzonych przez siebie badań. Należy 
przy tym pamiętać, że termin podmiotowość jest wieloznaczny 21. 
Używa się go do określenia podmiotu gramatycznego, estetycz-
nego, psychologicznego, moralnego, prawnego, filozoficznego 
czy religijnego. Jego specyfikę przybliżają różne ujęcia antropo-
logii (filozoficznej, teologicznej, pedagogicznej itp.). Wspólnym 
ich wymiarem jest zwracanie uwagi na to, że w sposób znaczący 
odróżnia się on od innych istot żywych. Te jego właściwości są 
określane mianem podmiotowości, która stanowi atrybut ludz-
kiej istoty. Wiąże się on z kształtowaniem własnego „ja”, a także 

21 S. Zarzycki, Człowiek jako podmiot w ujęciu teologicznym, „Paedagogia Chri-
stiana” 2009, nr 2(24), s. 26; E. Wolter, Podmiotowość jako kategoria pedagogiczna, 
„Paedagogia Christiana” 2009, nr 2(24), s. 55.



412. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

z dokonywaniem osobistych wyborów (podejmowanych nawet 
wbrew zewnętrznym naciskom) oraz z umiejętnością stawiania 
sobie pytań o  sens własnego życia 22. Ponadto daje możliwość 
rządzenia sobą oraz kształtowania i  rozwijania własnej osobo-
wości 23. To z  kolei powoduje, że człowiek jest zdolny do nie-
ustannego doskonalenia się i zmierzania do własnej pełni przez 
przekraczanie granic własnego zdeterminowania, które narzuca 
materia i wyrażania swych dążeń do niezdeterminowania przez 
zwracanie się do Transcendencji  – Boga 24. Zdolność tę wyraża 
termin podmiotowość.
	 Według Jarosława Horowskiego, chociaż podmiotowość jest 
bardzo nieokreślonym terminem, to jednak pozostaje jednym 
z  częściej używanych w  naukach o  wychowaniu. Jej istotę sta-
nowi przeświadczenie, że każdy człowiek jest osobą posiadającą 
własną godność. Inną jej właściwością jest zdolność do dzielenia 
się własnym doświadczeniem nie tylko poprzez udzielanie odpo-
wiedzi na stawiane pytania, ale też przez wskazywanie obszarów 
własnej niewiedzy i posiadanych potrzeb. Już te znaczenia poka-
zują, że określenie to występuje w różnych kontekstach, zmienia-
jąc niejednokrotnie sens i pociągając za sobą zmianę rozumienia 
i wartościowania działań wychowawczych. Zmiany te wynikają 
z różnego rozumienia podmiotowości. Jedni termin ten objaśnia-
ją z perspektywy filozofii klasycznej, a inni nowożytnej 25. 
	 W  filozofii klasycznej podmiotowość jest identyfikowana 
z tym wszystkim, w czym coś tkwi lub jest zawarte, czemu coś 

22 J.  Mariański, Godność osobista w  ocenie młodzieży  – analiza teoretyczno­
-empiryczna, „Horyzonty Wychowania” 2020, t. 19, nr 50, s. 32. 

23 Katechizm Kościoła katolickiego, Pallottinum, Poznań 1994, nr 365; B. Ses
boüé, Wierzę. Wezwanie do wiary katolickiej dla kobiet i  mężczyzn XXI wieku, 
dz. cyt., s. 350; P. Góralczyk, Wychowawcza etyka seksualna, Wydawnictwo Apo-
stolicum, Ząbki 2000, s. 12; J. Martin, Jezuicki przewodnik po prawie wszystkim, 
przeł. Ł. Malczak, Wydawnictwo WAM, Kraków 2017, s. 219 i n.

24 L.F.  Ladaria, Wprowadzenie do antropologii teologicznej, dz. cyt., s.  14–15; 
A. Gałdowa, A. Nelicki, O możliwościach i warunkach bycia twórczym z perspekty­
wy aksjologicznej teorii wartości, „Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskie-
go. Prace Psychologiczne” 1993, z. 8, s. 25. 

25 J.  Horowski, Podmiotowość w  pedagogice chrześcijańskiej o  inspiracji tomi­
stycznej, „Paedagogia Christiana” 2009, nr 2(24), s. 63. 



42 Podstawy pedagogiki religii

przysługuje, co staje się ośrodkiem aktywności, sprawcą aktów 
poznawczych, wolitywnych i  emocjonalnych 26. W  tym ujęciu 
akcent zostaje położony na określony fundament, który zezwala 
mówić o tożsamości bytu. Jego specyfiką jest uzdalnianie osoby 
do rozumnej i wolnej aktywności, co nadaje jej charakter meta-
fizyczny. Metafizyczne rozumienie podmiotowości wiąże się 
z uznaniem „za podmiot każdego człowieka, nawet tego, który 
dopiero został poczęty i  nie przejawia jeszcze żadnej własnej 
aktywności oraz tego, który ze względu na głęboką niepełno-
sprawność intelektualną nigdy nie będzie w stanie podejmować 
samodzielnych decyzji. Metafizyczne ujęcie podmiotowości 
istotne jest przede wszystkim dla etyki, wskazuje bowiem na 
wyjątkowy status każdego człowieka. Dlatego też pod żadnym 
pozorem nie można się nim posługiwać instrumentalnie do 
realizacji własnych celów. Podmiotowość człowieka jest w tym 
wypadku synonimem jego szczególnej godności, co znajduje 
między innymi wyraz w  prawie do samodzielnego określenia 
jakości własnej egzystencji. Przy takim jej rozumieniu łatwo 
dostrzec, że wychowanie służy podmiotowi – osobie – w naby-
waniu umiejętności życia w harmonii z innymi podmiotami. To 
z kolei powoduje, że wychowanek na równi z wychowawcą jest 
podmiotem toczącego się procesu wychowania 27.
	 Z kolei w  ujęciu filozofii nowożytnej, wyjaśnia Jarosław 
Horowski, podmiotowość jest jedynie możliwością, która może 
zostać zaktualizowana w rozwoju konkretnej osoby. Przyjmuje 
ona postać funkcjonalną (funkcyjną), utożsamianą ze zdolnością 
do intencjonalnego odnoszenia się do przedmiotów 28. To z ko-
lei pozwala przyjąć, że człowiek wyraża swoją podmiotowość 
w  świadomych czynach, a  więc takich, które są naznaczone 
aktem poznania, wolnym ich podjęciem oraz odpowiedzialnoś-
cią za wynikające z  nich konsekwencje. Zdolność ta sprawia, 
że poprzez rozumne działanie podmiot urzeczywistnia swoje 

26 J. Herbut, Podmiot, w: Leksykon filozofii klasycznej, red. J. Herbut, Towarzy-
stwo Naukowe KUL, Lublin 1997, s. 425.

27 J.  Horowski, Podmiotowość w  pedagogice chrześcijańskiej o  inspiracji tomi­
stycznej, art. cyt., s. 66. 

28 Tamże, s. 63–65. 



432. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

człowieczeństwo, odkrywa własne miejsce w  otaczającym go 
świecie, a także swoje ostateczne przeznaczenie. 
	 Wskazane różnice w  rozumieniu podmiotowości człowieka 
uświadamiają, że każda z tych definicji w sposób znaczący bę-
dzie wywierać wpływ na tożsamość osoby 29, pociągając za sobą 
konsekwencje natury pedagogicznej. Niezależnie jednak od na-
dawanych podmiotowości znaczeń, oba ujęcia są dla nauk o wy-
chowaniu niezmierne ważne, ponieważ inspirują do szukania 
praktycznych rozwiązań umożliwiających osobie rozwój, a więc 
wspomagających ją w  „stawaniu się człowiekiem” 30. Dlatego 
też pedagogice, która ze swej natury promuje procesy „stawa-
nia się człowiekiem”, bliższe wydaje się być rozumienie pod-
miotowości promowane przez filozofię nowożytną. Natomiast 
teologia, która zazwyczaj promuje metafizyczne rozumienie 
podmiotowości, w swej refleksji nad rozwojem człowieka więcej 
uwagi poświęca rozwojowemu potencjałowi, jaki on posiada. 
Innymi słowy, dla teologa ważne jest pytanie, jak wydobyć na 
światło dzienne i  rozwinąć jego uzdolnienia, po to, by służyły 
wprowadzaniu harmonii do życia indywidualnego, społeczne-
go i  religijnego. Do realizacji tego zamierzenia niezbędny jest 
partnerski model wychowania. Chodzi w nim o przyznanie wy-
chowankowi tych samych praw i obowiązków co wychowawcy. 
Wówczas wychowanek jest w stanie samodzielnie kształtować 
swe człowieczeństwo 31. Na tej drodze postępowania wycho-
wawczego można uniknąć wszystkiego, co człowiekowi odbiera 
wolność 32 i  wprowadza swego rodzaju tresurę wychowawczą. 
Wydaje się więc właściwe, by pod określeniem podmiotowości 
rozumieć zarówno osobę już posiadającą, wprawdzie często 

29 M.  Lipowicz, Ponowoczesność jako posthumanistyczna kondycja społeczno­
-kulturowa, art. cyt., s. 40. 

30 J.  Horowski, Podmiotowość w  pedagogice chrześcijańskiej o  inspiracji tomi­
stycznej, art. cyt., s. 66. 

31 Tamże, s. 66. 
32 Chrześcijańskie rozumienie wolności przedstawia między innymi: 

M. Halama, Wolność. Wychowanie do wolności w świetle nauczania Jana Pawła II, 
WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2000.



44 Podstawy pedagogiki religii

tylko w zarodku, uzdolnienia umożliwiające jej rozwój, ale też 
nieustannie je odkrywającą w ramach procesu wychowania 33. 
	 W powiązaniu z powyższą refleksją należy też zauważyć, że 
jeśli chcemy kogoś wychować (zmienić), to musi być i ten, któ-
ry wychowuje. W  czynnościach tych potrzebna jest hierarchia 
działań, która porządkuje relacje między występującymi w tym 
procesie podmiotami. Jest ona oparta na przesłankach innych 
niż naturalne (braterstwa czy więzów krwi) 34. Można przyjąć, 
że hierarchię tę wyraża świadomość wychowawcy o posiadanej 
wiedzy i bogactwie doświadczeń. Świadomy tego wychowawca 
nie może jednak ich wychowankowi narzucać. Może natomiast 
wskazywać na widoczne skutki ich respektowania. Dlatego 
też przy podejmowaniu inicjatyw wychowawczych, to znaczy 
wskazywaniu punktów orientacyjnych, wychowawca winien 
dążyć do uzupełnienia w  wychowanku tego wszystkiego, co 
dokonuje się w nim samoistnie poprzez dojrzewanie i uczenie 
się – zarówno to okazjonalne, jak też zamierzone. Działaniami 
tymi dostarcza wychowankowi oparcia i  pewności w  tym, że 
w  nabywaniu nowych życiowych umiejętności nie jest sam 35. 
Można przy tym zakładać, że tak zaplanowana aktywność wy-
chowawcza zorientowana jest na osiąganie trwałych i  pożąda-
nych zmian osobowości wychowanka 36.
	 Walorem tak wprowadzanej do procesów wychowania pod-
miotowości jest również i to, że umożliwia ona wychowankowi 
odkrywanie swej inności w  porównaniu z  innymi osobami. 
Jej odkrycie broni go przed niewłaściwym, instrumentalnym 

33 S. Zarzycki, Człowiek jako podmiot w ujęciu teologicznym, art. cyt., s. 26–27.
34 A.  Nalaskowski, Zateizowana transcendencja, czyli niejasność wychowania, 

w:  Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu/Ignatian Pe­
dagogy for the Challenges of Humanism Today, red. W. Pasierbek, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2008, s. 217–218; E.  Josef Korherr – Studien zur religiösen Erzie­
hung und Bildung, red. E. Rauszcher, H.-F. Angel, M. Langer, Verlag Dr. Kowač, 
Hamburg 2008, s. 119.

35 W. Brezinka, Wychowanie i pedagogika, dz. cyt., s. 32.
36 R.  Schulz, Elementy pedagogicznego obrazu wychowania, Państwowe Wy-

dawnictwo Naukowe, Warszawa 1990, s. 6.



452. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

traktowaniem zarówno siebie, jak i  innych osób 37. Tę odmien-
ność człowieka od innych istnień zaczęto w  filozofii nazywać 
rozumną naturą albo osobą. Sam termin „osoba” jest opisywany 
w  ujęciu filozofii, psychologii, religii, prawa czy nawet życia 
społecznego 38. Jest on wyjaśniany w  odniesieniu do własnej 
wartości, ale też jako postawa lub cecha charakteru (godność 
osobowościowa). Odnosi się go do osoby kierującej się przyjmo-
wanym systemem wartości i ideałów, których racji potrafi bronić 
niezależnie od wynikających z tego konsekwencji 39. Trzeba mieć 
przy tym świadomość, że w ciągu dziejów terminowi temu na-
dawano różne znaczenia 40. 

Potoczne, intuicyjne pojęcie osoby, choć z pozoru dość komuni-
katywne, nie jest wcale mniej wieloznaczne od pojęcia wypra-
cowanego w tradycji zachodnioeuropejskiej filozofii człowieka. 
Zarówno antropologia filozoficzna, jak i język potoczny, muszą 
się borykać nie tylko z płynnością, brakiem ostrości znaczenio-
wej tego terminu, ale nierzadko także ze wzajemnie sprzecznym 
jego stosowaniem. Osobą określamy bowiem byt ludzki wtedy, 
gdy chcemy oddzielić go od świata zwierzęcego, a jej właściwoś-
cią jest jedność życia wegetatywnego, popędowo-zmysłowego 
oraz osobowego – wewnętrznego. Używamy więc pojęcia osoba 
jako istotowo związanej człowiekiem, jednocześnie bez wahania 
stosując je w  odniesieniu do Boga lub hipotetycznej maszyny 
mającej wieńczyć badania nad sztuczną inteligencją. Mamy silne 
przekonanie o  nieprzekraczalnym dystansie dzielącym sferę 

37 P.K.  Oleś, Godność  – zapoznana czy zapoznawana?, w:  Godność w  perspek­
tywie nauk, red. H. Grzmil-Tylutki, Z. Mirek, Międzynarodowe Towarzystwo 
Naukowe Fides et Ratio, Kraków 2012, s. 94.

38 S. Steuden, Schizofrenia jest nie tylko chorobą, ale także doświadczaniem ludz­
kiej godności, w: Refleksje nad godnością człowieka, red. A. Królikowska, Z. Marek, 
WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2007, s. 51; M. Nowak, Peda­
gogiczny profil nauk o wychowaniu, Wydawnictwo KUL, Lublin 2012, s. 424–427; 
Z. Chlewiński, Z. Zaleski, Godność, w: Encyklopedia katolicka, t. 5, red. L. Bień-
kowski i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1989, kol. 1231.

39 J.  Mariański, Godność osobista w  ocenie młodzieży  – analiza teoretyczno­
-empiryczna, art. cyt., s. 32. 

40 Z.  Teinert, Osoba, w:  Leksykon pedagogiki religii, red. C.  Rogowski, Ver-
binum, Warszawa 2007, s. 494–498; Osoba, w: Praktyczny słownik biblijny, red. 
A. Grabner-Haider, Instytut Wydawniczy Pax, Wydawnictwo Księży Palloty-
nów, Warszawa 1994, s. 907; Z. Marek, Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, 
dz. cyt., s. 23–26.



46 Podstawy pedagogiki religii

osoby od sfery rzeczy materialnych, a  jednocześnie nie potra-
fimy jej pojąć inaczej niż w kategoriach przestrzennych, a w jej 
opisie wyzbyć się predykatów materialnych 41.

	 Pierwotnie terminem osoba oznaczano maskę zakładaną 
przez aktorów w  starożytnych teatrach. Z  czasem zaczęto od-
nosić go do istoty posiadającej rozum. W  końcu określenie to 
zaczęto odnosić do człowieka, a nadto i do Boga. Współczesne 
jego znaczenie jest wynikiem poszukiwań chrześcijańskich ba-
daczy 42, pośród których szczególnego znaczenia nabrała defini-
cja podana przez Aniciusa Boëthiusa (Boecjusza). Osobą nazywa 
on „poszczególną substancję natury rozumnej” (w tłumaczeniu 
Tadeusza Jachimowskiego) albo „jednostkową substancję natu-
ry rozumnej” (w przekładzie Wincentego Granata) 43. Zdaniem 
Zbigniewa Teinerta, w  definicji Boecjusza zostały połączone 
dwa różne elementy definicyjne: indywidualizacja osoby oraz 
jej rozumność. W  jego przekonaniu definicja ta nie wyjaśnia, 
na czym polega natura człowieka-osoby. Uważa, że najbardziej 
realistyczne wyjaśnienia dotyczące osoby podał św.  Tomasz 
z Akwinu, który połączył dwie idee: augustyńską ideę prawa 
wiecznego (lex aeterna), według której Bóg jest źródłem i zasadą 
wszystkich praw, z koncepcję prawa naturalnego (lex naturalis). 
Podkreśla też, że w  definicji św. Tomasza człowiek jest osobą 
rozumną i podmiotem prawa naturalnego i ze swej natury jest 
istotą społeczną. Dlatego może doświadczać, że na świecie nie 
jest sam oraz że wespół z nim żyją także inne osoby, z którymi 
poszukuje on porozumienia. Z tych powodów stara się tak za-
rządzać rzeczami, by służyły wspólnemu dobru. Zauważa też, 
że człowiek podobnie postępuje przy poszukiwaniu prawdy 
i  dobra, kierując się nie tylko własnym interesem, lecz także 
dobrem innych. W  końcu Zbigniew Teinert zwraca uwagę, że 

41 M. Bardel, T. Gadacz, Osoba, w: Słownik społeczny, red. B. Szlachta, Wy-
dawnictwo WAM, Kraków 2004, s. 793. 

42 Z. Teinert, Osoba, w: Leksykon pedagogiki religii, dz. cyt., s. 495.
43 M.A. Krąpiec, Człowiek – dramat natury i osoby, w: Wychowanie personali­

styczne. Wybór tekstów, red. F. Adamski, Wydawnictwo WAM, Kraków 2005, 
s. 31.



472. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

święty Tomasz miał na uwadze również ludzkie powinności, 
które pozostając w ścisłym związku z wolnością chronią przed 
nieuprawnioną ingerencją z zewnątrz. Z  tych powodów osoba 
nie tylko dostrzega, ale też przyjmuje bez przymusu obowiązu-
jące w życiu normy 44. 
	 Pojawiające się różnice znaczeniowe nadawane terminowi 
osoba wynikają z tego, że 

coś innego głosi ten, kto twierdzi, że człowiekowi przysługuje 
niezbywalna godność, którą zawdzięcza Bogu, a coś innego ten, 
kto patrzy na niego z  perspektywy biologicznej, jako na ewo-
lucyjny twór natury, kto traktuje godność jako wartość płynącą 
z nadania kulturowego lub społecznego (instytucjonalnego) 45.

Należy mieć przy tym na uwadze i to, że w pojęciu osoby kryje 
się potrzeba odróżniania jej od zwykłej rzeczy, a co za tym idzie 
wezwanie do innego, adekwatnego traktowania. Chodzi przede 
wszystkim o uznanie jej za cel istniejący sam w sobie czy też za 
wartość samą dla siebie. Co więcej, dzięki posiadanej godności 
osoba nabiera cech fundamentalnej wartości moralnej jako byt 
skierowany ku rozumnemu stawaniu się coraz doskonalszym 
bytem 46. To z kolei pokazuje, że człowiek jako osoba jest kimś 
szczególnym w  otaczającym go świecie. Na tę szczególność 
wskazuje też niemożność sformułowania jednej definicji osoby. 
Jedną z istotnych jej cech jest autonomia i jej niezdeterminowa-
nie, zarówno w porządku istnienia, jak i działania 47. Tę inność 
człowieka, jego szczególność i  odmienność od innych istnień, 
nazywa się godnością, która wyklucza sprowadzanie osoby do 
roli narzędzia. 
	 Godność człowieka można rozpatrywać w dwóch wzajemnie 
uzupełniających się aspektach: naturalnym i  nadnaturalnym. 

44 Z. Teinert, Osoba, w: Leksykon pedagogiki religii, dz. cyt., s. 497; M.A. Krą-
piec, Człowiek bytem osobowym, w: Wychowanie na rozdrożu. Personalistyczna filo­
zofia wychowana, red. F. Adamski, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 
Kraków 1999, s. 81–83.

45 A. Bronk, Pojęcie godności człowieka: uwagi metodologa, art. cyt., s. 59.
46 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 222.
47 M. Bardel, T. Gadacz, Osoba, w: Słownik społeczny, dz. cyt., s. 783–790. 



48 Podstawy pedagogiki religii

W pierwszym przypadku podkreślone zostają czynniki decydu-
jące o tym, że człowiek jest istotą stanowiącą najwyższą dosko-
nałość bytową. Szczególną uwagę zwraca się na sferę duchową, 
uważaną za fundament jego wielkości odkrywanej za pośredni-
ctwem zdolności do poznania intelektualnego, miłości, wolno-
ści czy też posiadania podmiotowości prawnej. Trzy pierwsze 
aspekty: poznanie, miłość i wolność powodują, że człowiek jako 
byt osobowy odróżnia się od reszty przyrody. Natomiast pod-
miotowość prawna wyraża otwartość osoby na transcendencję 48, 
która uzdalnia do działania we własnym imieniu. Zdolność ta 
powoduje, że osoba staje się sprawcą własnego rozwoju. Rozwój 
ten jest warunkowany gotowością poznawania posiadanych 
uzdolnień oraz możliwości i chęcią ich dalszego usprawniania 49. 
Nabywanie tych umiejętności uświadamia osobie, że świat jest 
jej potrzebny zarówno do zaspokojenia potrzeb poznania, jak 
i  ubogacania swojej osobowości. Nadto uczy postępowania 
wypełnionego motywami altruistycznymi, które wyzwalają go-
towość bezinteresownego angażowania się w czynienie innym 
dobra. Odkrycie to sprzyja przejmowaniu wzorców życia spo-
łecznego i czynieniu ich normą moralnego postępowania 50.
	 Naturalne przymioty określające godność osoby chrześcijań-
stwo ubogaca objaśnieniami natury religijnej  – nadnaturalnej. 
W jej objaśnianiu odwołuje się do Bożego objawienia, wskazu-
jąc na trzy charakterystyczne jej wymiary 51. Pierwszy dotyczy 
pochodzenie człowieka od Boga, drugi otrzymanego wyzwole-
nia, którym Bóg przez Jezusa Chrystusa obdarował człowieka, 
a trzeci Bożego zaproszenia człowieka do udziału w Jego życiu 
(nieśmiertelności). Każdy z tych wymiarów podkreśla wartość, 
jaką w „oczach” Boga ma człowiek. Wartość tę należy upatrywać 
najpierw w  tym, że Bóg w  dziele stworzenie dał człowiekowi 

48 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 221; J. Mółka, W nurcie personali­
stycznego wychowania, „Rocznik Wydziału Pedagogicznego WSF-P Ignatianum 
w Krakowie” 2003, s. 73.

49 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 222.
50 Z. Marek, Duchowość, religia i wychowanie, art. cyt., s. 13–14.
51 T.M. Dąbek, Godność człowieka na podstawie Biblii, w: Refleksje nad godnością 

człowieka, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2007, s. 29.



492. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

dostęp do siebie samego. To zaś wskazuje, że dla Boga nie jest 
on anonimową cząstką przyrody, lecz odrębną i niepowtarzalną 
istotą 52. Kluczem do zrozumienia udzielonej człowiekowi przez 
Boga godności jest osoba Jezusa Chrystusa 53. Chrześcijaństwo 
podkreśla, że człowiek nie skorzystał z otrzymanego daru życia 
w bliskości Boga i przez grzech zerwał łączące go z Nim więzy. 
Ten los człowieka Bóg postanowił odwrócić i dać mu nową szan-
sę. Stało się to po przyjściu Jezusa do ludzi, w Jego męce i śmierci 
na krzyżu oraz zmartwychwstaniu. Przywołując te wydarzenia, 
chrześcijaństwo głosi, że człowiek został wyzwolony przez Jezu-
sa Chrystusa z mocy zła, grzechu i śmierci 54. Znakiem przywró-
conej godności jest dla człowieka sakrament chrztu. Dzięki nie-
mu ponownie staje się on uczestnikiem Bożego życia. Sakrament 
ten nadto odsłania kolejny wymiar nadanej człowiekowi przez 
Boga godności. Jest nim zaproszenie do życia z  Bogiem  – nie-
śmiertelności. Jego istotą jest nie tylko samo zaproszenie, ale też 
udzielane środki do jego pozyskania, czyli sakramenty Kościoła.
	 Przedstawione postaci ludzkiej godności wyrażają afirmację 
osoby oraz to wszystko, co ją odróżnia od pozostałych istnień. 
Eksponują też duchowe struktury natury człowieka, które czy-
nią go ośrodkiem życia, nadając mu nową jakość. Przekonanie 
to wynika przede wszystkim z tego, że „godność osoby ludzkiej 
zakorzeniona jest w  zdolności człowieka do samostanowienia 
i  transcendencji” 55. W  tym też znaczeniu można o  niej mówić 
w kategoriach „wielkości” osoby. Wielkość tę Stanisława Steu-
den ujmuje w  potrójnym wymiarze. Pierwszym jest obrona 
własnej tożsamości i systemu przekonań: aby żyć z godnością, 
trzeba być sobą we wszystkich okolicznościach życia. Drugą 
kategorią jest aktywność osoby skierowana ku innym ludziom, 

52 Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym, w: Sobór Wa-
tykański II, Konstytucje dekrety, deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002, nr 12, 14.

53 Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Libreria Editrice Vaticana, 
Watykan 1979, nr 8. 

54 L.F. Ladaria, Wprowadzenie do antropologii teologicznej, dz. cyt., s. 57–64.
55 K. Olbrycht, Godność w teorii i praktyce wychowania, w: Refleksje nad godnoś­

cią człowieka, red. A. Królikowska, Z. Marek, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2007, s. 104.



50 Podstawy pedagogiki religii

a  trzecią  – transgresja. Ta ostatnia umożliwia człowiekowi in-
tencjonalne wychodzenie poza to, co sam posiada i czym jest 56. 
Wszystko to pokazuje, że godność człowieka posiada dynamicz-
ny, a nie statyczny charakter. Dynamizm wpisany w to pojęcie 
odnajdujemy w dostarczanej osobie motywacji do podjęcia okre-
ślonego działania opartego na przyjętych wartościach 57. 
	 W refleksji nad walorami posiadanej przez człowieka god-
ności znamienne jest też i  to, że wielość znaczeń tego terminu 
nie czyni zeń „wartości relatywnej”. Posiadana godność umoż-
liwia stanowienie o  sobie  – kształtowanie obrazu siebie 58. Nie 
powoduje to jednak pomniejszenia godności innych osób: nikt 
nie posiada mniej czy więcej godności w  stosunku do mojej 
osoby. Posiadana godność nie stoi więc w sprzeczności ani też 
nie wyklucza godności innych osób, ponieważ jej wartość jest 
absolutna, całkowita i nieutracana 59. Z pedagogicznego punktu 
widzenia fakty te są ważne, ponieważ ułatwiają osobie otwie-
ranie się i  uczestnictwo w  życiu społecznym 60 przez budzoną 
i rozwijaną świadomość odpowiedzialności za współtworzenie 
fundamentalnych wartości życia społecznego. Chodzi tu głównie 
o wartości poznawcze, moralne, artystyczne, ideowe, narodowe 
czy religijne 61. Świadomość posiadanej godności pomaga też 
szanować innych ludzi niezależnie od tego, kim są i jaką zajmują 
pozycję społeczną 62. 

56 S. Steuden, Schizofrenia jest nie tylko chorobą, ale także doświadczeniem ludz­
kiej godności, w: Refleksje nad godnością człowieka, dz. cyt., s. 50.

57 A. Bronk, Pojęcie godności człowieka: uwagi metodologa, art. cyt., s. 63.
58 Z. Chlewiński, Z. Zaleski, Godność, w: Encyklopedia katolicka, t. 5, dz. cyt., 

kol. 1232. 
59 S. Steuden, Schizofrenia jest nie tylko chorobą, ale także doświadczeniem ludz­

kiej godności, w: Refleksje nad godnością człowieka, dz. cyt., s. 50.
60 P. Góralczyk, Wychowawcza etyka seksualna, dz. cyt., s. 14.
61 S. Kowalczyk, Wolność naturą i prawem człowieka. Indywidualny i społeczny 

wymiar wolności, Wydawnictwo Diecezjalne, Sandomierz 2000, s. 200.
62 S.  Steuden, Schizofrenia jest nie tylko chorobą, ale także doświadczeniem 

ludzkiej godności, w: Refleksje nad godnością człowieka, dz. cyt., s. 51; A. Szostek, 
Wokół godności i miłości, w: Refleksje nad godnością człowieka, red. A. Królikowska, 
Z. Marek, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2007, s. 16–20.



512. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

	 Przy podejmowaniu powyżej wskazanych inicjatyw inspiro-
wanych świadomością posiadanej godności znaczącą rolę przy-
pisuje się ludzkiej rozumności i wolności. Rozumność umożliwia 
człowiekowi tworzenie kultury 63. Natomiast wolność – afirma-
cję prawdy, dobra, sprawiedliwości, życzliwości itp. Dostarcza 
zatem osobie możliwości duchowej autokreacji, ale też może 
się stać przyczyną moralnej autodestrukcji. Stąd też pozbawie-
nie człowieka wolności powoduje redukcję jego egzystencji do 
poziomu życia biologiczno-wegetatywnego i  w  konsekwencji 
prowadzi do samozniewolenia 64.
	 Poczynione obserwacje uświadamiają, że naturalne i religijne 
objaśnianie ludzkiej godności nie stoją wobec siebie na przeciw-
stawnych biegunach, a też się nie wykluczają. Ich świadomość 
wyzwala w człowieku nową energię do troski o własne dobro 
i rozwój, ale też o dobro i rozwój innych osób. Co więcej, przy-
pominanie o  posiadaniu godności poznawanej dzięki wierze 
w Boga zmierza ku temu, by lepiej rozumieć 

ostateczny i  najgłębszy wymiar ludzkiego istnienia, jedyny, 
jaki ujawnia nam ścisłą miarę tego, czym jesteśmy: uprzywile-
jowanym przedmiotem miłości Boga, wyłącznym stworzeniem 
ziemskim, które Bóg chciał dla niego samego, i które zostało we-
zwane w najgłębszej swej istocie do wspólnoty życia z Bogiem 
Jedynym i Troistym 65.

Tym samym oba sposoby objaśniania ludzkiej godności ekspo-
nują najwyższą wartość człowieczeństwa jako takiego, a nadto 
bezwzględną wartość każdego człowieka 66. 
	 Posiadana przez każdą osobę godność domaga się kolejnych 
wyjaśnień, które dotyczą natury człowieka. Mając świadomość 
możliwości wielorakiego jej objaśniania, przedstawione zostanie 
ujęcie antropologii personalistycznej, którego fundamentem są 

63 A. Bronk, Pojęcie godności człowieka: uwagi metodologa, art. cyt., s. 64.
64 S. Kowalczyk, Wolność naturą i prawem człowieka, dz. cyt., s. 200.
65 L.F. Ladaria, Wprowadzenie do antropologii teologicznej, dz. cyt., s. 12. 
66 K. Olbrycht, Godność w teorii i praktyce wychowania, w: Refleksje nad godnoś­

cią człowieka, dz. cyt., s. 104.



52 Podstawy pedagogiki religii

chrześcijańska filozofia i  teologia. W chrześcijańskim rozumie-
niu człowiek jest cielesno-duchową jednością, która jest 

tak głęboka, że można uważać duszę za „formę” ciała; oznacza to, 
że dzięki duszy duchowej ciało utworzone z materii jest ciałem 
żywym i ludzkim; duch i materia w człowieku nie są dwiema po-
łączonymi naturami, ale ich zjednoczenie tworzy jedną naturę 67.

Duch – dusza oznacza tutaj „zasadę duchową”, która daje ludz-
kiemu ciału życie i tym samym początek istocie zwanej człowie-
kiem. Dusza, bytując w sobie jako w podmiocie, udziela istnienia 
ciału oraz działa poprzez swoje władze: wegetatywne, zmysło-
we i duchowe. Natomiast jedność ciała i duszy czyni człowieka 
podmiotem działania 68 zdolnym do przekraczania granic włas-
nej niemożności. Jest ona tak głęboka, że duszę można uważać 
za „formę” ciała.

Dzięki duszy duchowej ciało utworzone z materii jest ciałem ży-
wym i ludzkim; duch i materia w człowieku nie są dwiema po-
łączonymi naturami, ale ich zjednoczenie tworzy jedną naturę 69.

To sprawia, że przymioty tej jedności: wewnętrzność i zewnętrz-
ność stają się elementarnymi częściami jednej (wewnętrznie 
jednolitej) natury człowieka 70. Hans-Georg Ziebertz i  Stefan 
Heil tłumacząc tę rzeczywistość zauważają, że „cielesny” jest 
synonimem tego, co materialne. W odróżnieniu od pojęcia ma-
terii, które określają jako pojęcie uniwersalne, cielesność stanowi 
indywidualną właściwość każdego człowieka 71. Dzięki tej jed-
ności człowiek jest w stanie nawiązywać relacje z sobą, z innymi 

67 Katechizm Kościoła katolickiego, dz. cyt, nr 365.
68 A.  Zoll, Człowiek jako podmiot wolności i  praw w  jednoczącej się Europie, 

w: Człowiek w jednoczącej się Europie, red. A. Królikowska, WSF-P Ignatianum, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2004, s. 45–56.

69 Katechizm Kościoła katolickiego, dz. cyt., nr 365. 
70 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 51; B. Sesboüé, Wierzę. Wezwanie do 

wiary katolickiej dla kobiet i mężczyzn XXI wieku, dz. cyt., s. 350.
71 H.-G.  Ziebertz, S.  Heil, Antropologiczne podstawy kształcenia religijnego, 

„Horyzonty Wychowania” 2002, t. 1, nr 1, s. 131–132.



532. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

osobami, z otoczeniem oraz z Transcendencją – Bogiem 72. O ich 
znaczeniu pisał Stefan Szuman, który zwracał uwagę na to, 
każdy człowiek już u  początku swojego życia, zanim jeszcze 
uświadomi sobie własne istnienie, spostrzega istnienie zarówno 
innych osób, jak i rzeczy, a to pozwala przyjąć, że w każdej oso-
bie istnieje „wrodzone ty”. Ono też uwrażliwia ją na drugiego 
człowieka oraz umożliwia odbieranie otaczającego świata jako 
czegoś wewnętrznego, czegoś, co stoi przed nim i jest obiektem 
jego poznania 73. 
	 Antropologia chrześcijańska wyjaśnia, że ciało służy duszy, 
ale nie jest jej narzędziem w  sensie rzeczy. Stanowiąc jedność 
z duszą, umożliwia łączenie w jedno elementów świata material-
nego i niematerialnego. Dzięki duszy duchowej ciało utworzone 
z materii jest ciałem żywym i ludzkim, które dąży do osiągnięcia 
wyznaczonego człowiekowi ostatecznego celu jego ziemskiego 
życia 74. W tych kontekstach należy pamiętać, że pojęciu duch – 
dusza nadawane zostają różne znaczenia. Zazwyczaj pojęcie to 
jest łączone z  pierwiastkiem ożywianej, jednoczącej i  porząd-
kującej rzeczywistości; rodzajem substancji, która występuje 
w dwóch odmianach: zdolnego do świadomości bytu osobowego 
oraz wartości kulturowej; podmiotem lub elementem psychiki 75. 
Ponadto w literaturze przedmiotu można napotkać rozróżnienie 
między duchem i duszą. W teologii terminem „duch” („dusza”) 
wyraża życie człowieka, całą jego osobę ożywioną „duchem” 
życia, a także to wszystko, co jest w niej najbardziej wewnętrz-
ne i  najwartościowsze. Dzięki tym właściwościom dusza jest 
uważana przez chrześcijan za szczególny obraz Boga 76. Teologia 
chrześcijańska dopowiada, że dusza nie jest wynikiem przemian 
zachodzących w świecie materialnym, ale została powołana do 

72 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 51.
73 S.  Szuman, Dzieła wybrane, t.  1, Wydawnictwa Szkolne i  Pedagogiczne, 

Warszawa 1985, s. 48.
74 Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim, w: Sobór Watykański II, Konstytu­

cje, dekrety, deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002, nr 1. 
75 K. Ablewicz, (Nie)obecność ducha w wychowaniu człowieka. Z filozofii kultury 

Bogdana Nawroczyńskiego, „Horyzonty Wychowania” 2007, t. 6, nr 11, s. 57.
76 Katechizm Kościoła katolickiego, dz. cyt., nr 363.



54 Podstawy pedagogiki religii

istnienia bezpośrednim aktem stwórczym samego Boga. Dzię-
ki jej duchowym władzom – rozumowi i woli – człowiek nosi 
w  sobie podobieństwo do Stwórcy, a  także „posiada zdolność 
rozumowego poznania, dokonywania wolnych wyborów, miło-
wania oraz spełniania aktów religijnych” 77. 
	 W świetle doktryny chrześcijańskiej właściwością duszy 
ludzkiej jest obejmowanie wszystkiego, co w  człowieku jest 
najbardziej wewnętrzne i najwartościowsze, co sprawia, że staje 
się on obrazem Boga i co do Niego człowieka kieruje 78. Dzięki 
duszy człowiek jest zatem bytem żywym i  rozumnym, tożsa-
mym z sobą i niepodzielnym zarówno w wymiarze życia bio-
logicznego (życia wegetatywnego), popędowo-zmysłowego, jak 
i osobowego, który posiada realny związek z ludzkim ciałem 79. 
Dzięki niej człowiek swoją głębią przerasta 

całą rzeczywistość materialną. Powraca do tej niezmierzonej 
głębi, gdy zwraca się ku sercu, gdzie oczekuje na niego Bóg, 
który bada serca, gdzie sam w oczach Boga decyduje o swoim 
losie. Dlatego, uznając w  sobie istnienie duszy niematerialnej 
i nieśmiertelnej, nie poddaje się zwodniczemu złudzeniu wypły-
wającemu jedynie z przesłanek materialnych i społecznych, lecz 
przeciwnie – dociera właśnie do głębi prawdy o rzeczywistości 80.

Innym przymiotem duszy w ujęciu teologii chrześcijańskiej jest 
przeświadczenie (wiara) o  jej nieśmiertelności. Oznacza to, że 
w chwili oddzielenia jej od ciała – w chwili śmierci człowieka – 
ona nie ginie. Co więcej, wraz z ostatecznym zmartwychwsta-
niem ponownie połączy się z ciałem. Chrześcijaństwo za pomocą 
terminu „zmartwychwstanie” objaśnia przeznaczenie człowie-
ka, który od chwili zaistnienia zmierza ku wyznaczonemu mu 

77 T. Dutkiewicz, Antropologiczne uwarunkowania pedagogiki religii, w: Słowniki 
społeczne. Pedagogika religii, red. Z. Marek, A. Walulik, Wydawnictwo Naukowe 
Akademii Ignatianum w Krakowie, Kraków 2020, s. 145. 

78 Katechizm Kościoła katolickiego, dz. cyt., nr 362–368.
79 B. Kiereś, Podstawy antropologiczne pedagogiki personalistycznej, w: Antropo­

logiczna pedagogika ogólna, red. M. Nowak, P. Magier, I. Szewczak, Wydawni-
ctwo Gaudium, Lublin 2010, s. 96.

80 Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym, w: Sobór Waty-
kański II, Konstytucje dekrety, deklaracje, dz. cyt., nr 14. 



552. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

nadprzyrodzonemu celowi – ku życiu z Bogiem 81. Jego osiąganie 
wymaga określonej wiedzy dotyczącej relacji Boga z ludźmi oraz 
formacji umożliwiającej rozwój duchowy 82.
	 Właściwością ludzkiej duszy jest i to, że utworzone z materii 
ciało jest ciałem żywym i  ludzkim. Dusza umożliwia człowie-
kowi przekraczanie i  wychodzenie poza płaszczyznę jego cie-
lesności. Zdolność ta w  sposób istotny odróżnia go od świata 
rzeczy. To zaś pozwala przyjąć, że służy ono duszy, ale nie jest jej 
narzędziem w sensie rzeczy. Natomiast za pośrednictwem swe-
go ciała człowiek jest w stanie nawiązywać kontakt ze światem 
rzeczy i otwierać się na świat materialny: może się kontaktować 
z innymi ludźmi oraz kształtować świat przyrody i go zmieniać. 
W następstwie tych uzdolnień człowiek, pozostając fizycznym 
bytem osobowym, staje się bytem „ponadfizycznym”, który 
jest zwrócony ku innym stopniom doskonałości 83. Z  tego zaś 
wynika, że zarówno ciało, jak i  dusza stanowią elementarne, 
a zarazem składowe części jednej (czyli wewnętrznie jednolitej) 
natury ludzkiej 84, pozostając wobec siebie we wzajemnej, chociaż 
niesprawdzalnej relacji 85. To powoduje, że człowiek jest bytem 
żywym i rozumnym, tożsamym z sobą i niepodzielnym, który 
dąży do celów przekraczających jego aktualne potrzeby i bodź-
ce. Znamienne jest przy tym i to, że po osiągnięciu jednego dobra 
szuka kolejnego. To nienasycenie w  działaniu pozwala sądzić, 
że świadomie lub nieświadomie jest nastawiony na dobro pełne 
i nieutracalne (Absolut) 86. 

81 T. Kot, Duch w Biblii, „Horyzonty Wychowania” 2007, t. 6, nr 11, s. 81–90.
82 J. Perszon, Kulturowe uwarunkowania pedagogiki religii, w: Słowniki społecz­

ne. Pedagogika religii, dz. cyt., s. 131.
83 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 222.
84 Z. Marek, Duchowość, religia i wychowanie, art. cyt., s. 13–16.
85 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 51.
86 A. Szafrański, Człowiek – struktura bytowa, w: Encyklopedia katolicka, t.  3, 

red. R. Łukaszyk i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1979, kol. 905–908.



56 Podstawy pedagogiki religii

2.3. Objaśnianie egzystencji człowieka
Wyjaśnienia związane z  uwarunkowaniami społeczno‑kulturo-
wymi, które w znaczący sposób nadają specyficzne akcenty pe-
dagogice ukierunkowanej na rozwój i dobro człowieka, domagają 
się nadto wyjaśnień sensu takiej troski i wysiłku. O ile pedagogika 
sens rozwijania i  szerzenia dobra odnosi przede wszystkim do 
rzeczywistości dnia codziennego, to teologia ukazuje ją w kate-
goriach transcendentnych, przekraczających wymiar czasowego 
życia człowieka. Możliwość ta wynika ze stawianych przed tą 
dyscypliną zadań mających opisywać relacje człowieka z Bogiem. 
Dzięki takiemu opisowi możliwe jest objaśnianie ludzkiej egzy-
stencji, w tym jego natury i godności. Oba te wymiary odsłaniają 
sens ludzkiego życia. Poza opisem relacji Boga z człowiekiem teo-
logia określa podstawy religii przez poddawanie refleksji znaczeń 
jej istnienia oraz określanie znaczeń jej doktryny.
	 Na przeszkodzie do wyjaśnień tegoż terminu stoi też wie-
lość religii, bogactwo form życia religijnego, specyfika przeżyć 
i aktów religijnych, które jako akty osoby, a nie natury, są nie-
powtarzalne 87. W praktyce życia codziennego termin religia jest 
różnie rozumiany, opisywany i interpretowany 88, co powoduje, że 
w literaturze znajdziemy różne jego klasyfikacje 89. Termin religia 
ma swój źródłosłów w łacińskim słowie religio, chociaż był ono 

87 M.M. Boużyk, Wychowanie otwarte na religię. Polska Szkoła Filozofii Klasycz­
nej o roli religii w wychowaniu, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2013, s. 124–140; 
K. Rahner, H. Vorgrimler, Religia, w: Mały słownik teologiczny, dz. cyt., kol. 387; 
U.H.J. Körtner, Wiederhehr der Religion? Das Christentum zwischen neuer Spiri­
tualität und Gottvergessenheit, Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2006, s.  33; 
U. Berner, Religia, w: Leksykon religii, dz. cyt., s. 392–393; J. Michalski, Edukacja 
i religia jako źródło rozwoju egzystencjalno-kognitywnego. Studium hermeneutyczno­
-krytyczne, Wydawnictwo UMK, Toruń 2004, s. 107; E. Sakowicz, Religioznaw­
stwo, Polihymnia, Lublin 2009, s. 9–10.

88 E. Sakowicz, Typologia, w: Encyklopedia katolicka, t. 16, dz. cyt., kol. 1402–
1403; tenże, Religioznawstwo, dz. cyt., s. 9.

89 K.  Rahner, H.  Vorgrimler, Religia, w:  Mały słownik teologiczny, dz. cyt., 
kol. 387; U.H.J. Körtner, Wiederhehr der Religion?, dz. cyt., s. 33; U. Berner, Re­
ligia, w: Leksykon religii, dz. cyt., s. 392–393; J. Michalski, Edukacja i religia jako 
źródło rozwoju egzystencjalno-kognitywnego, dz. cyt., s. 107; E. Sakowicz, Religio­
znawstwo, dz. cyt., s. 9–10.



572. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

wyprowadzany od różnych słów. I  tak, chrześcijański pisarz 
Laktancjusz termin ten wyprowadzał od słowa religare i nadawał 
mu znaczenie: „ponowne związanie człowieka z Bogiem”. Z ko-
lei Cyceron wyprowadzał go od innego łacińskiego słowa: relega­
re, które tłumaczył jako „skrupulatne oddawanie czci bogom” 90. 
We współczesnych określeniach religii zazwyczaj akcentuje się 
elementy subiektywne: poznawcze, wolitywne czy emocjonalne. 
W tym sensie religię uważa się za swoiste, świadome odniesienie 
człowieka do czegoś innego i wyższego niż on sam. Wyraża ona 
obustronne kontakty z kimś (lub czymś), czego wyrazem są okre-
ślone postawy i szczególna aktywność człowieka 91.
	 Współczesne rozumienie religii często kojarzone z systemem 
społeczno-kulturowym, 

który składa się z  wierzeń, kultu, zespołu zasad moralnych 
i organizacji religijnej, jest stosunkowo młode. Aż do przełomu 
wieku XVI i XVII określenia religio używano w odniesieniu do 
czynności kultycznych. U Cycerona religio to po prostu publicz-
ny (państwowy) kult bogów (cultus deorum). Chrześcijaństwo 
poddało ten termin reinterpretacji: dla św. Augustyna religia jest 
przede wszystkim kwestią poznania prawdziwego Boga, a więc 
prawdy. I konsekwentnie oddawaniem Mu chwały (służba Boża). 
Tomasz z Akwinu pisze, że religia należy do cnoty sprawiedli-
wości, skierowuje człowieka do Boga jako przyczyny sprawczej 
i celu ostatecznego (ordo hominis ad Deum), a polega na oddawa-
niu Mu należnej czci przez akty wewnętrzne i zewnętrzne 92.

Na tej drodze religia uświadamia człowiekowi prawdę o jego za-
leżności od Boga, którą on albo odrzuca, albo przyjmuje 93. 
	 Mając świadomość wielości znaczeń nadawanych terminowi 
religia, w  teologii dochodzi do ich zbliżenia przy określaniu 
przedmiotu naukowej refleksji nad tym zjawiskiem. Powszechnie 

90 U. Berner, Religia, w: Leksykon religii, dz. cyt., s. 392; Z. Zdybicka, Transcen­
dentne odniesienie człowieka, w: Wychowanie personalistyczne, dz. cyt., s. 71.

91 Z. Zdybicka, Transcendentne odniesienie człowieka, w: Wychowanie personali­
styczne, dz. cyt., s. 71–73.

92 J. Perszon, Kulturowe uwarunkowania pedagogiki religii, w: Słownik pedagogi­
ki religii, dz. cyt., s. 117–118.

93 M.J. Buckley, Ateizm w sporze z religią, przeł. M. Frankiewicz, Wydawnic
two WAM, Kraków 2009, s. 239–241.



58 Podstawy pedagogiki religii

przyjmuje się, że przedmiot religii stanowi zespół prawd, norm 
postępowania, czynności obrzędowych, instytucji, których zada-
niem jest wyjaśnianie i regulowanie odnoszenia się człowieka – 
jako jednostki czy członka grupy społecznej – do Transcendencji 
(Boga) 94. Oznacza to, że wszystko co uważa się za przejaw takiego 
kontaktu, co kształtuje postawy religijne i specyfikuje charakter 
fenomenu religijnego, odnoszone jest do całokształtu wydarzeń, 
przez które osoba wyraża swe przekonania o  bezwarunkowej 
skończoności własnej egzystencji i niemożności jej przezwycię-
żenia 95. W szczególności chodzi tutaj o odpowiedzi na pytania 
o początek świata i człowieka czy też o cel ich istnienia. Odpo-
wiedzi tych udzielają, choć w  sposób zróżnicowany, poszcze-
gólne religie 96. Stąd w  szerszym znaczeniu pojęcie religii jest 
odnoszone do relacji człowieka z  rzeczywistością pozaludzką, 
która może nawet pozostawać bliżej nieokreślona i występować 
jako magiczna bezosobowa siła uważana za nadrzędną zasadę 
istnienia czy też życiodajny pierwiastek. Natomiast w węższym 
znaczeniu termin ten wyraża uznanie osobowego podmiotu, 
w którym człowiek poszukuje genezy i sensu swego życia. Wią-
że się to z  uznawaniem własnej ograniczoności, co umożliwia 
zadawanie pytań o charakterze religijnym 97. W tym rozumieniu 
religia jest „faktem”, „doświadczeniem” osoby, które nabiera 
wymiaru zjawiska społecznego 98, przez co staje się częścią kul-
tury, obok nauki, moralności i sztuki 99. 

94 Z.  Zdybicka, Transcendentne odniesienie człowieka, w:  Wychowanie personali­
styczne, dz. cyt., s. 71–72; U. Berner, Religia, w: Leksykon religii, dz. cyt., s. 392–393; 
J. Michalski, Edukacja i religia jako źródło rozwoju egzystencjalno-kognitywnego, dz. cyt., 
s. 107; S. Głaz, Doświadczenie religijne, Wydawnictwo WAM, Kraków 1998, s. 9–16.

95 J. Michalski, Edukacja i religia jako źródło rozwoju egzystencjalno-kognitywne­
go, dz. cyt., s. 111; C. Kisiel-Dorohinicka, I. Pasławska-Smęder, Między skończo­
nością a nieskończonością. Analiza narracji doświadczenia religijnego, w: Septuaginta 
pedagogiczno-katechetyczna, Wydawnictwo Ignatianum, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2017, s. 119–132.

96 S.  Zięba, Człowiek.  2. Pochodzenie, w:  Leksykon pedagogiki religii, dz. cyt., 
s. 93–99.

97 R. Goldman, Vorfelder des Glaubens, Neukirchen Verlag, Vluyn 1972, s. 50.
98 D. Tułowiecki, Bez Boga, Kościoła i zasad?, Wydawnictwo Petrus, Kraków 

2012, s. 37–39.
99 E. Sakowicz, Religioznawstwo, dz. cyt., s. 9.



592. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

	 Wprawdzie religii nie można „demonstrować”, trudno też 
wyrazić ją w pojęciach, zdaniach czy dowodzeniach, to jednak 
wiele osób docenia jej znaczenie w swym codziennym życiu 100, 
wskazując na przynoszone przez nią poczucie bezpieczeństwa 
i  szczęścia. Co więcej, teologiczne badania nad jej fenomenem 
uświadamiają, że człowiek przez świadome i  wolne działanie 
wyraża swą osobową, egzystencjalną relację z transcendentnym 
i  realnym Absolutem-Bogiem 101. W  czynnościach tych poza 
rozumem biorą udział elementy intuicyjne, emocjonalne i woli-
tywne. Dzięki nim dochodzi też do przekonania, że swych po-
staw wobec Boga człowiek nie może wyrazić w pojęciach, zda-
niach czy dowodzeniach, ale w  przyjmowanych postawach 102. 
Wszystko to pokazuje, że religia zaspokaja duchowe potrzeby 
człowieka i  wskazuje mu nowe sensy życia 103. Wynika z  tego, 
że przedmiot badań religii nie podlega empirycznemu spraw-
dzeniu czy zbadaniu. Ograniczenie to nie przeszkadza jednak, 
by religia dodawała człowiekowi „ducha”, zmniejszała jego lęki 
oraz budziła nadzieję wyrastającą z nawiązywanych relacji Bo-
giem (bóstwem) 104. Ich specyfikę i znaczenie poznaje się dzięki 
refleksji teologicznej, która choć po części zezwala człowiekowi 
poznać tajemnicę Absolutu  – Boga osobowego. Oczywiste jest 
też i to, że poszczególne religie będą we właściwy sobie sposób 
objaśniać tę rzeczywistość. 

100 Z. Marek, Pedagogika towarzyszenia. Perspektywa tradycji ignacjańskiej, Aka-
demia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2017, s. 70–90.

101 Z.  Marek, Duchowość chrześcijańska w  kształtowaniu dojrzałego człowieka, 
art. cyt., s. 51. 

102 J. Kunstmann, Rückkehr der Religion. Glaube, Gott und Kirche neu verstehen, 
Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2010, s. 32.

103 J. Bagrowicz, Aksjomat wiary jako fundament oddziaływań dydaktyczno-wy­
chowawczych, w: Wielopłaszczyznowe wsparcie człowieka we współczesnej pedagogii. 
Księga jubileuszowa dedykowana księdzu biskupowi Antoniemu Długoszowi, WSF-P 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2011, s. 143; S. Głaz, Sens życia a re­
ligia. Wymiary filozoficzno-psychologiczne, Wydawnictwo Fundacji Humaniora, 
Poznań 2006, s. 91–117.

104 E. Sakowicz, Religioznawstwo, dz. cyt., s.  9–10; M. Rusecki, Wychowanie 
religijne w rodzinie, w: Religijno-moralny wymiar rozwoju i wychowania, red. A. Ry-
nio, K. Braun, A. Lendzion, D. Opozda, Wydawnictwo KUL, Lublin 2012, s. 301.



60 Podstawy pedagogiki religii

	 Podsumowując, można przyjąć, że do wspólnych cech wpi-
sanych w pojęcie religii nalezy zaliczyć trzy charakterystyczne 
elementy: 

•	 podmiot religii: jest nim człowiek; 
•	 akt religijny: jego podstawą i wyrazem są relacje nawiązy-

wane między człowiekiem i Transcendencją;
•	 przedmiot religii: jest nim Absolut, istota ponadziemska, 

wobec której człowiek wyraża swą zależność 105.
	 Poczynione obserwacje zwracają uwagę również i  na to, że 
pomimo dużych rozbieżności merytorycznych w  definiowa-
niu pojęcia religii można przyjąć, iż żadna jej definicja nie jest 
z  gruntu fałszywa, ponieważ każda zmierza się do określenia 
przedmiotu badań nauk religiologicznych oraz formułowania 
pytań i perspektyw z zakresu teorii religii 106. 
	 W wyjaśnianych kontekstach rozumienia religii stajemy 
przed pytaniem o to, na czym polega i czego dotyczy nowa ja-
kość objaśniania ludzkiej egzystencji przez teologię. Udzielenia 
odpowiedzi na te pytania mają dostarczyć poniższe wyjaśnienia. 
Tracey Rowland przywołując Josepha Ratzingera jest przeko-
nany, że najpełniej rzeczywistość ludzkiej egzystencji objaśnia 
teologia chrześcijańska 107. Jej szczególnym rysem jest to, że ana-
lizuje i bada treści objawione przez Boga, czyli takie, które nie 
są możliwe do poznania tylko za pomocą ludzkiego rozumu. 
Jednak osobowy Bóg pozwala ludziom choć po części poznawać 
swą tajemnicę 108. Tę odmienność chrześcijaństwa wyraża i to, że 
jest ono religią Osoby – Trójjedynego Boga 109. Biorąc pod uwagę 
możliwość podawania przez poszczególne religie wielorakich ob-
jaśnień kwestii związanych z egzystencją człowieka, w niniejszym 

105 E. Sakowicz, Religioznawstwo, dz. cyt., s. 10.
106 U.  Berner, Religia, w:  Leksykon religii, dz. cyt., s.  392–393; J.  Michalski, 

Edukacja i religia jako źródło rozwoju egzystencjalno-kognitywnego, dz. cyt., s. 107.
107 T. Rowland, Wiara Ratzingera, teologia Benedykta XVI, dz. cyt., s. 110.
108 F.  König, J.  Kremer, Chrześcijaństwo, w:  Leksykon religii, red. H.  Wal-

denfels, przeł. P. Pachciarek, Verbinum, Warszawa 1997, s. 65: J. Kunstmann, 
Rückkehr der Religion, dz. cyt., s. 25.

109 P.  Liszka, Personalizm, w:  Leksykon pedagogiki religii, red. C.  Rogowski, 
Verbinum, Warszawa 2007, s. 571–576.



612. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

opracowaniu zostają one ograniczone do tych, jakie podaje teolo-
gia chrześcijańska.
	 Teologia chrześcijańska opowiada się zarówno za niezbęd-
nością korzystania z  rozumu i  racjonalnego myślenia o  czło-
wieku, jak też za koniecznością przyjęcia przekazu czerpanego 
z Bożego objawienia. Doświadczenie pokazuje, że pełnego wy-
jaśnienia ludzkiej egzystencji nie można wyprowadzać z samych 
argumentów podawanych przez nauki przyrodnicze czy też 
myślenie filozoficzne 110. Wynika to przede wszystkim z  samej 
struktury teologii, która 

jako nauka wiary ukształtowana jest przez podwójną zasadę 
metodologiczną: auditus fidei i intellectus fidei. W świetle pierwszej 
z nich teologia przyswaja sobie treści Objawienia, w miarę jak są 
one stopniowo wyjaśniane przez Świętą Tradycję, Pismo Święte 
i żywy Urząd Nauczycielski Kościoła. Stosując drugą zasadę, teo-
logia stara się spełnić specyficzne wymogi rozumu przez refleksję 
spekulatywną. W  sferze przygotowania do właściwego auditus 
fidei filozofia wnosi właściwy sobie wkład w  teologię przez to, 
że rozpatruje strukturę poznania oraz porozumiewania się osób, 
a  zwłaszcza różne formy i  funkcje języka. Równie ważny jest 
wkład filozofii we właściwe rozumienie kościelnej Tradycji, orze-
czeń Magisterium Kościoła oraz wypowiedzi wielkich mistrzów 
teologii, jako że często występują w nich pojęcia i struktury my-
ślowe zapożyczone z określonej tradycji filozoficznej. (…) W od-
niesieniu do intellectus fidei, należy przede wszystkim zauważyć, 
że Boża Prawda, „ukazana nam w Piśmie Świętym i właściwie 
tłumaczona przez nauczanie Kościoła”, jest sama w  sobie zro-
zumiała, odznacza się bowiem taką logiczną spójnością, że jawi 
się jako autentyczna dziedzina wiedzy. Intellectus fidei wyjaśnia 
tę prawdę nie tylko przez to, że ukazuje struktury logiczne i po-
jęciowe twierdzeń, z których składa się nauczanie Kościoła, ale 
także i przede wszystkim przez to, że podkreśla zawartą w nich 
zbawczą treść, przeznaczoną dla pojedynczego człowieka i  dla 
ludzkości. Cały zbiór tych twierdzeń pozwala wierzącemu po-
znać historię zbawienia, której ukoronowaniem jest osoba Jezusa 
Chrystusa i Jego tajemnica paschalna. W tę tajemnicę chrześcija-
nin włącza się wyrażając przyzwolenie wiary 111.

110 T. Rowland, Wiara Ratzingera, teologia Benedykta XVI, dz. cyt., s. 110.
111 Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, dz. cyt., nr 65–66.



62 Podstawy pedagogiki religii

Wyjaśnienia te uświadamiają również i  to, że chrześcijaństwo 
w  żadnym wypadku nie jest systemem „dogmatycznych 
twierdzeń”, lecz sposobem czy też drogą życia. Przekonanie 
to domaga się nie tylko wpatrywania się w  Boga, ale również 
uznania własnych granic poszukiwań i  dociekań dotyczących 
Jego osoby 112. Ta postać poszukiwań nie zastępuje wiary, ale 
wyrasta z aktu wiary wierzącego, stając się dla niego realnym 
wsparciem. Owocem tak prowadzonej racjonalnej refleksji teolo-
gicznej wierzącego jest zrozumienie prawd wiary 113. 
	 Jedną z  ważniejszych prawd wiary chrześcijańskiej jest ta, 
która mówi o zbawieniu człowieka, wyzwoleniu go z mocy zła 
i śmierci. Teologia chrześcijańska wyjaśnia, że zbawienie dotarło 
do ludzi za pośrednictwem Jezusa Chrystusa  – prawdziwego 
Boga i prawdziwego człowieka. Wiara ta w sposób zasadniczy 
odróżnia chrześcijaństwo od każdej innej religii 114. Odmienność 
tę wyraża też wiara w  posłannictwo Jezusa, a  nade wszystko 
w znaczenie Jego męki, śmierci na krzyżu i zmartwychwstania. 
Tego ostatniego wydarzenia teologia nie uważa za zwyczajny 
powrót do życia na ziemi, lecz za znak odniesionego przez Jezu-
sa zwycięstwa nad złem, grzechem i samą śmiercią. Jego istotą 
jest przywrócenie ludzkości pierwotnego, wewnętrznego ładu, 
który daje człowiekowi dostęp do Boga oraz dar życia w Jego bli-
skości i przyjaźni przez całą wieczność. Teologia chrześcijańska 
wyjaśnia, że udział w tym zwycięstwie Bóg ofiaruje ludziom za 
pośrednictwem Jezusa. 
	 Biorąc pod uwagę historyczność Bożego objawienia, którego 
treścią jest odsłaniający się człowiekowi w  Jezusie Chrystusie 
i w mocy Ducha Świętego rąbek swej tajemnicy osobowy Trój-
jedyny Bóg 115, należy nadmienić, że teologia korzysta w swoich 

112 S.  Orth, Was heißt glauben?, „Herder Korrespondenz” 2013, t.  67, nr  8, 
s. 380–381.

113 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia dzisiaj: perspektywy, zasa­
dy i kryteria, Wydawnictwo Księży Sercanów, Kraków 2012, s. 68.

114 U.H.J. Körtner, Wiederhehr der Religion?, dz. cyt., s. 15.
115 Deklaracja o  wolności religijnej, w:  Sobór Watykański  II, Konstytucje, 

dekrety, deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002, nr 1; K.  Rahner, H.  Vorgrimler, 
Chrześcijaństwo, w:  Mały słownik teologiczny, dz. cyt., kol.  56–60; F.  König, 



632. Płaszczyzna spotkania pedagogiki i teologii

badaniach z  każdej odpowiedniej metody filologicznej, histo-
rycznej czy literackiej 116. Możliwości korzystania przez nauki 
teologiczne z różnych metod badawczych (w tym przede wszyst-
kim z metod historyczno-krytycznych i teologicznych) poszerza 
perspektywę objaśniania ludzkiej egzystencji. W  tym zakresie 
znaczenia nabierają metody teologiczne, które ułatwiają zro-
zumienie natury i autorytetu Urzędu Nauczycielskiego na jego 
różnych poziomach oraz istoty relacji między Urzędem Nauczy-
cielskim Kościoła a teologią, biskupami i teologami. Jedni i dru-
dzy powinni respektować posiadane kompetencje, tak aby Urząd 
Nauczycielski nie redukował teologii do poziomu powtarzalnej 
nauki, a teologowie nie rościli sobie prawa do zajmowania miej-
sca urzędu nauczania powierzonego pasterzom Kościoła 117. 
	 Religijne myślenie o człowieku wyzwala pytanie o znaczenie 
teologicznej refleksji w myśleniu pedagogicznym. Podejmując to 
pytanie, należy zauważyć, że pedagogiczne myślenie o człowie-
ku, podobnie jak teologiczne, poszukuje możliwości osiągnięcia 
wytyczonych celów, które zakładają wspomaganie go w stawaniu 
się osobą doskonałą, szczęśliwą. O  ile nauki teologiczne cel ten 
łączą z  nieśmiertelnością człowieka (życiem wiecznym), o  tyle 
pedagogika wiąże go z  doczesnością. Tak więc obie dyscypliny 
we właściwy sobie sposób mają na uwadze formację człowieka 
widzianą w  kontekście nakreślonych celów 118. Ich osiąganie 
łączone jest z promowaniem wartościującej interpretacji sytuacji 
społeczno‑kulturowej oraz wytyczaniem i  uzasadnianiem kon-
kretnych celów wychowania. Obie zabiegają o dostarczanie wy-
chowankom intelektualnego, emocjonalnego i wolitywnego wpar-
cia; obie dążą (we właściwy sobie sposób) do tego, by wspomagać 
osobę w  nabywaniu umiejętności wydawania obiektywnych 
ocen, rozpoznawania reguł lub propozycji odpowiedzialnego 

J. Kremer, Chrześcijaństwo, w: Leksykon religii, dz. cyt., s. 60–65; J. Kunstmann, 
Rückkehr der Religion, dz. cyt., s. 25.

116 Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia dzisiaj: perspektywy, zasa­
dy i kryteria, dz. cyt., s. 29.

117 Tamże, s. 46.
118 B. Śliwerski, Wprowadzenie do pedagogiki, w: Pedagogika, t. 1: Podstawy nauk 

o wychowaniu, dz. cyt., s. 80–95. 



64 Podstawy pedagogiki religii

funkcjonowania w życiu osobistym i społecznym, promując okre-
ślone cnoty oraz życiowe orientacje odnoszone do wartości 
społecznych 119. Słowem, swymi działaniami niosą osobie pomoc 
w osiąganiu dojrzałości ludzkiej i religijnej. Wysiłki te zaowoco-
wały wypracowaniem podstaw rodzącego się w XIX wieku i dalej 
rozwijanego nurtu pedagogiczno-teologicznego, któremu nadano 
techniczną nazwę pedagogika religii. Jego genezę i wiodące zało-
żenia podjęto w kolejnym rozdziale.

119 W. Brezinka, Wychowanie i pedagogika, dz. cyt., s. 209.



3

K A T E C H E Z A  C Z Y  P E D A G O G I K A  R E L I G I I 

Wskazane w poprzednim rozdziale punkty styczne nauk o wycho-
waniu i nauk teologicznych, w których poszukiwane są możliwo-
ści wspomagania osoby w jej rozwoju oraz osiąganiu dojrzałości, 
sprzyjają rozwojowi nowej subdyscypliny naukowej powszechnie 
nazywanej pedagogiką religii. Oczekuje się, że będzie ona dostar-
czać nowej wiedzy o edukacji, a także opisywać, wyjaśniać, inter-
pretować tę część rzeczywistości społecznej, która odnosi się do 
wychowania 1. Jej nowość może polegać na pozyskiwaniu wiedzy 
umożliwiającej tworzenie teorii edukacji (wychowania) rozumia-
nej jako zbiór uogólnionych i wewnętrznie spójnych sądów, które 
wyjaśniają całe zjawiska czy też określony zakres rzeczywistości 
edukacyjnej (wychowawczej) 2. W  tej perspektywie w  niniejszym 
rozdziale zostanie przybliżony proces wyłaniania się pedagogiki 
religii oraz działania zmierzające do nadania jej rangi dyscypliny na-
ukowej, która respektuje aksjologiczne związki edukacji z religią 3. 

1 A.M. de Tchorzewski, Wstęp do teorii wychowania, Akademia Ignatianum, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2016, s. 43.

2 M. Łobocki, Teoria wychowania, w: Encyklopedia pedagogiczna, red. W. Po-
mykało, Fundacja Innowacja, Warszawa 1993, s. 836.

3 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogika 
religii, dz. cyt., s. 84.



66 Podstawy pedagogiki religii

3.1. Geneza terminu „pedagogika religii” 
Określenie „pedagogika religii” („pedagogika religijna”) zro-
dziło się na gruncie teologicznej refleksji nad chrześcijańskim 
wychowaniem 4. Pierwotnie termin ten odnoszono do działań 
związanych z  przekazywaniem wiary  – katechezą czy też 
szkolnym nauczaniem religii 5. Termin pedagogika religii został 
wprowadzony do literatury w XIX wieku przez protestanckiego 
teologa Friedricha Schleiermachera, który zamierzał wyekspo-
nować w  edukacji religijnej dwie równoprawne perspektywy: 
pedagogiczną i  teologiczną 6. Jego myślenie podjęli inni teolo-
gowie, między innymi Otto Baumgarten, Richard Kabisch 7 oraz 
Otto Eberhard 8. Do systematycznej teologii protestanckiej (beim 
Systematiker) pojęcie to zostało wprowadzone przez Maxa Reis-
chlego 9. Natomiast w literaturze katolickiej termin ten zaistniał 
dzięki Josephowi Göttlerowi 10, który katechetykę nazwał „peda-
gogiką religii i moralności” 11. W jego rozumieniu posługiwanie 
się terminem „pedagogika religii” powoduje dowartościowanie 
związków zachodzących pomiędzy religijnym wychowaniem 

4 Z. Marek, A. Walulik, Geneza pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Peda­
gogika religii, dz. cyt., s. 16.

5 W. Bartholomäus, Einführung in die Religionspädagogik, Kösel-Verlag, Mün-
chen 1983, s. 24–53; N. Mette, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 72 i nn. 

6 B. Milerski, Hermeneutyka pedagogiczna. Perspektywy pedagogiki religii, Wy-
dawnictwo Naukowe ChAT, Warszawa 2011, s. 142; J. Kunstmann, Religions­
pädagogik. Eine Einführung, A. Francke Verlag, Tübingen–Basel 2010, s. 23.

7 N. Mette, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 81; B. Milerski, Hermeneutyka peda­
gogiczna, dz. cyt., s. 144.

8 W. Bartholomäus, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s. 51.
9 J. Kunstmann, Religionspädagogik, dz. cyt., 18.
10 N. Mette, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 81–82.
11 G. Stachel, Pedagogika religii, w: Słownik katechetyczny, Wydawnictwo Sa-

lezjańskie, Warszawa 2007, s. 704–707; W. Simon, Pedagogika religii w Niemczech, 
w:  Leksykon pedagogiki religii, red. C.  Rogowski, Verbinum, Warszawa 2007, 
s.  565–568. H.-G.  Ziebertz uważa, że przemyślenia Göttlera tworzyły pod-
stawy dydaktyki religijnej (Religionsdidaktik). Zob. G.  Hilger, S.  Leimgruber, 
H.-G. Ziebertz, Religionsdidaktik. Ein Leitfaden für Studium Ausbildung und Beruf, 
Kösel-Verlag, München 2001, s. 31. 



673. Katecheza czy pedagogika religii

i  pedagogiką moralną 12. W  świetle powyższego można przy-
jąć, że pierwotnie termin pedagogika religii odnosił się do tego 
wszystkiego, co dzisiaj łączymy z pojęciem pedagogii.
	 Bezpośrednich przyczyn zastępowania terminu katechetyka 
pojęciem pedagogiki religii należy doszukiwać się w  przepro-
wadzonej w  Austrii i  Prusach oświeceniowej reformie systemu 
kształcenia. W  jej następstwie powstał się nowy przedmiot 
nauczania szkolnego, który potocznie nazywano nauczaniem 
religii 13. Jego wprowadzenie wymagało nowego namysłu oraz 
naukowego zaplecza opisującego sposoby jego nauczania. 
I  tak, władze oświatowe oczekiwały od Kościoła włączenia się 
w struktury dydaktyczne szkoły, po to, by wspólnie realizować 
jej wiodące zadanie związane z wychowaniem dobrego obywate-
la 14. W Austrii jedną ze znaczących postaci prezentującej ten tok 
myślenia był Franz Stephan Rautenstrauch. Ujmował on teologię 
duszpasterską w sensie hodegetyki, to jest zbioru wskazań dusz-
pasterskich związanych z homiletyką, katechetyką czy też liturgi-
ką. Katechezę (szkolne nauczanie religii) łączył z metodycznym 
wprowadzeniem do nauczania „początkujących”. Skupiał się 
przy tym głównie na metodyce. Pomijał natomiast refleksję nad 
zakresem przekazywanych treści religijnych 15. Podobnie działo 
się w  Prusach, gdzie w  następstwie zreformowanego systemu 
funkcjonowania szkoły i  procesów kształcenia położono akcent 
na metodę katechizowania kosztem treści teologicznych. Wolf-
gang Bartholomäus oceniając te inicjatywy zauważa, że do teolo-
gicznej katechetyki włączono rozwijaną teorię nauczania (teoria 
wychowującego nauczania, stopnie formalne nauczania) celem 
dostarczenia nowych impulsów umożliwiających przezwycięże-
nie izolacji teologii neoscholastycznej od pedagogiki. W  efekcie 

12 W.  Bartholomäus, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s.  52; 
A. Kiciński, Katechetyka a pedagogika religijna, w: Katechetyka i katecheza u progu 
XXI wieku, red. A. Kiciński, Księgarnia św. Wojciecha, Poznań 2007, s. 152.

13 Z. Marek, A. Walulik, Geneza pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Peda­
gogika religii, dz. cyt., s. 17.

14 W. Bartholomäus, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s. 56.
15 J.  Charytański, Katechetyka a  teologia praktyczna, „Ateneum Kapłańskie” 

1974, t. 66, nr 391, s. 222–224.



68 Podstawy pedagogiki religii

tych działań doprowadzono do wypromowania określenia Reli­
gionspaedagogik (pedagogika religii) i zastępowania nim terminu 
katechetyka 16. W polskiej literaturze katechetycznej echa takiego 
myślenia znajdujemy w opracowaniach Józefa Boczara, Zygmunta 
Bielawskiego, Jana Teofila Krystosika, Józefa Łapota czy też Józefa 
Dajczaka 17. Autorzy ci wskazywali na nieskuteczność katechezy 
przekazującej dogmatyczne prawdy oraz na potrzebę korzystania 
z osiągnięć takich dyscyplin, jak psychologia i pedagogika.
	 Dziewiętnastowieczna tendencja do zastępowania terminu 
„katechetyka” pojęciem „pedagogiki religii” była wyrazem prze-
świadczenia, że katechetyka opierająca swe badania na źródłach 
teologicznych nie będzie pomijać osiągnięć nauk społecznych 
i humanistycznych. Z perspektywy teologicznej tendencje te do-
prowadziły do zaniedbywania w toku katechezy szkolnej prze-
kazu religijnego orędzia (kerygmatu) na rzecz pedagogiczno-
-dydaktycznych oddziaływań, których nadrzędnym celem było 
wychowanie dobrych obywateli. Wszystko to przyczyniało się 
do tego, że w dobie oświecenia katechetyka stawała się nauką 
pedagogiczną w ujęciu racjonalistycznym 18. Można więc przy-
jąć, że termin pedagogika religii ma swoje umocowanie w oświe-
ceniowych przemianach, w tym przede wszystkim w rozwijanej 
możliwości większego dostępu do edukacji oraz w  dążeniach 
zmierzających do budzenia podmiotowości społecznej.
	 Chwilowe wyciszenie i zahamowanie dyskusji o pedagogice 
religii nastąpiło w  drugiej połowie XIX wieku pod wpływem 
rozwijanego głównie w  krajach niemieckojęzycznych tak zwa-
nego ruchu kerygmatycznego 19. Jego zwolennicy, odwołując się 
do istoty katechezy Kościoła, promowali powrót do jej źródeł, 
a  więc do przekazywania w  toku szkolnego nauczania treści 
Bożego orędzia o zbawieniu 20. Wpływy ruchu kerygmatyczne-

16 W. Bartholomäus, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s. 51.
17 P. Mąkosa, Wybrane ujęcia pedagogiki religii, „Roczniki Teologiczne” 2007, 

t. 54, nr 6, s. 225.
18 J. Charytański, Katechetyka a teologia praktyczna, art. cyt., s. 226–227.
19 G. Stachel, Pedagogika religii, w: Słownik katechetyczny, dz. cyt., s. 705. 
20 E. Alberrich, Katecheza kerygmatyczna, w:  Słownik katechetyczny, dz. cyt., 

s. 424–428.



693. Katecheza czy pedagogika religii

go stopniowo traciły swe znaczenie do tego stopnia, że w drugiej 
połowie XX wieku zaczęto powracać do idei wpisanych w okre-
ślenie „pedagogika religii”. Wpływ na tę sytuację miały prze-
myślenia teologów i  pedagogów protestanckich 21, do których 
nieco później dołączyli teologowie i pedagodzy katoliccy 22. Nie 
bez znaczenia dla tych procesów były również przemiany, jakie 
zachodziły zarówno Kościołach ewangelickich, jak też w  Koś-
ciele katolickim oraz dowartościowanie religii postrzeganej jako 
domagające się naukowej refleksji zjawisko psychologiczne, 
społeczne, kulturowe i polityczne 23.

3.2. Współczesne rozumienie pedagogiki religii
Podejmowana dyskusja o  związkach katechetyki i  pedago-
giki religii doprowadziła do prób precyzyjnego rozróżniania 
przedmiotu badań katechetyki i  pedagogiki. Wskazywano, że 
przedmiotem katechetyki jest zbawcze orędzie Boga, a pedago-
giki – dojrzałe funkcjonowanie człowieka w świecie. Przedstawi-
ciele katechetyki badają w świetle wiary i obowiązujących norm 
chrześcijańskiego życia tajemnicę Boga i  Jego związki z  czło-
wiekiem, po to, by człowiek osiągnął swój ostateczny cel: życie 
z  Bogiem przez całą wieczność 24. Natomiast pedagogika bada 
i  interpretuje (także treściami religijnymi) szeroko rozumianą 

21 Religionspädagogik, w:  Praktisches Wörterbuch der Religionspädagogik und 
Katechetik, red. E.J. Korherr, G. Hierzenberger, Herder Verlag, Wien–Freiburg–
Basel 1973, s. 809–811; A. Jacyniak, Rozwój teorii religijnego wychowania dziecka 
w wieku przedszkolnym w Polsce w latach 1945–1994, Wydawnictwo WAM, Kra-
ków 1994, s. 93–106; B. Milerski, Hermeneutyka pedagogiczna, dz. cyt., s. 139. 

22 R. Chałupniak, Między katechezą a religioznawstwem. Nauczanie religii kato­
lickiej w szkole publicznej w Niemczech w latach 1945–2000, Wydział Teologiczny 
Uniwersytetu Opolskiego, Opole 2005, s. 303–337.

23 B. Milerski, Metodologia pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogika 
religii, dz. cyt., s. 95.

24 J. Bagrowicz, Pedagogika chrześcijańska – pedagogika religii (religijna) – kate­
chetyka. Podobieństwa i różnice, w: Abyśmy podtrzymywali nadzieję, red. P. Toma-
sik, Wydawnictwo Salezjańskie, Warszawa 2005, s. 37. 



70 Podstawy pedagogiki religii

egzystencję człowieka 25, by umożliwić mu wybór określonych 
opcji życia i podjęcie istotnych decyzji umożliwiających codzien-
ne, harmonijne życie społeczne 26. W prowadzonej dyskusji nad 
zasadnością terminu pedagogika religii dyskutowano także 
o  tym, które z  pojęć (teologia czy pedagogika) jest zakresowo 
szersze 27. Zastanawiano się również nad zasadnością czy też nie-
możnością zamiennego posługiwania się terminami katechetyka 
i pedagogika religii. Rozwiązanie tej kwestii było istotne zarów-
no dla teologii, jak i  pedagogiki, ponieważ pociągało za sobą 
znaczące konsekwencje. Chodziło więc o ustalenie, która z tych 
dyscyplin (teologia czy pedagogika) będzie pełnić nadrzędną 
rolę wobec pedagogiki religii 28. 
	 W przedstawionych warunkach polaryzowały się stanowiska 
określające współzależności między katechetyką i  pedagogiką 
religii. W dyskusji nad tym zagadnieniem argumentowano, że za 
przyporządkowaniem pedagogiki religii naukom teologicznym 
przemawia geneza tegoż terminu oraz korzystanie w toku badań 
ze źródeł teologicznych 29. W uproszczeniu można powiedzieć, 
że poszukiwano odpowiedzi na pytanie dotyczące tego, czy 

25 Z. Marek, Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, dz. cyt., s. 58.
26 R. Boschki, Einführung in die Religionspädagogik, Wissenschaftliche Buch-

gesellschaft, Darmstadt 2017, s. 86.
27 J.  Charytański, Katechetyka a  teologia praktyczna, art. cyt., s.  239; P.  Mą-

kosa, Wybrane ujęcia pedagogiki religii, art. cyt., s. 227; J. Bagrowicz, Pedagogika 
chrześcijańska – pedagogika religii (religijna) – katechetyka. Podobieństwa i różnice, 
w: Abyśmy podtrzymywali nadzieję, dz. cyt., s. 46–51; B. Milerski, Hermeneutyka 
pedagogiczna, dz. cyt., s. 142–161; C. Rogowski, Pedagogika religii, w: Leksykon pe­
dagogiki religii, red. C. Rogowski, Verbinum, Warszawa 2007, s. 562; W. Simon, 
Pedagogika religii w Niemczech, w: Leksykon pedagogiki religii, dz. cyt., s. 565–566; 
J.  Kunstmann, Religionspädagogik, dz. cyt., s.  26; R.  Murawski, Wychowanie 
w wierze: co to jest?, w: Wychowanie w wierze w kontekście przemian współczesności, 
red. R. Buchta, S. Dziekoński, Księgarnia św. Jacka, Katowice 2011, s. 20–25; 
A. Kiciński, Katechetyka a pedagogika religijna, w: Katechetyka i katecheza u progu 
XXI wieku, dz. cyt., s. 152–155.

28 Z. Marek, Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, dz. cyt., s. 54–59.
29 M. Nowak, Specyfika, wyzwania, możliwości i perspektywy pedagogiki chrześ­

cijańskiej w  Polsce, w:  Pedagogika chrześcijańska. Tradycja, współczesność, nowe 
wyzwania, red. J. Michalski, A. Zakrzewska, Wydawnictwo Adam Marszałek, 
Toruń 2010, s. 22–26.



713. Katecheza czy pedagogika religii

terminy te są identyczne czy też nie 30. W prowadzonej dyskusji 
jedni autorzy (Erich Feifel) zaczęli uważać katechetykę za syno-
nim pedagogiki religii. W efekcie twierdzili, że terminami tymi 
można posługiwać się zamiennie 31. Podkreślali, że zastępowanie 
pojęcia „katechetyka” terminem „pedagogika religii” dowar-
tościowuje rolę, jaką w  procesach katechetycznych spełniają 
psychologia i pedagogika. Takie zamienne używanie terminów 
katechetyka i pedagogika religii miało zwracać uwagę na niewy-
starczalność w katechezie odwoływania się do samej tylko wie-
dzy religijnej (dotyczącej prawd wiary i moralności). Autorzy ci 
zwracali też uwagę na potrzebę korzystania w jej przekazie z do-
robku nauk psychologicznych i pedagogicznych. Głosy innych 
teologów i pedagogów chrześcijańskich były im przeciwne. Ten-
dencje te są widoczne między innymi na polu szkolnego naucza-
nia religii 32, które przekazuje informacje o  religijnej doktrynie, 
kulcie, etosie, interpretacji egzystencji człowieka i świata. Zostają 
natomiast pomijane treści właściwe katechezie wtajemniczenia, 
która umożliwia doświadczenie wspólnoty religijnej. To z kolei 
sprawia, że religii przypisywane zostają funkcje międzykulturo-
wego dialogu i kreacji nowej rzeczywistości społecznej 33. 
	 Inni autorzy uważali, że pedagogikę religii należy łączyć 
z kierunkiem badań i dyscypliną naukową o charakterze teolo-
gicznym i pedagogicznym 34. Zwracali przy tym uwagę na to, że 
korzysta ona zarówno ze źródeł teologicznych, jak i empirycz-
nych. Tak więc korzystanie ze źródeł teologicznych sprawia, że 
jest ona zależna od nauk teologicznych, natomiast źródła nauk 

30 B. Milerski, Pedagogika religii, w: Pedagogika 1. Podręcznik akademicki, red. 
Z.  Kwieciński, B.  Śliwerski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2005, 
s. 264–265; Z. Marek, Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, dz. cyt., s. 54–65.

31 J. Charytański, Katechetyka a teologia praktyczna, art. cyt., s. 239; J. Kunst-
mann, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 23–33. 

32 C. Rogowski, Pedagogika religii, w: Leksykon pedagogiki religii, dz. cyt., 561.
33 B. Milerski, Kształcenie międzykulturowe w szkole z perspektywy pedagogiki re­

ligii (referat wygłoszony podczas IV Ekumenicznego Forum Katechetycznego, 
Warszawa-Radość, 15–16 maja 2009 r.), mps, s. 8.

34 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogi­
ka religii, dz. cyt., s. 76.



72 Podstawy pedagogiki religii

empirycznych czynią zeń naukę społeczną 35. Przedstawicielami 
takiego myślenia byli między innymi Rudolf Padberg czy Wolf-
gang Nastainczyk 36. Ich zdaniem w prowadzonej dyskusji nad 
zależnościami między katechetyką i  pedagogiką religii należy 
pytać o to, jaką rolę obie te dyscypliny pełnią wobec siebie: czy 
jedna z nich jest nadrzędna wobec drugiej, czy też są wobec sie-
bie równorzędne 37. W konsekwencji postulowali, by pedagogikę 
religii uznawać za samodzielną dyscyplinę, która jest nastawio-
na na promowanie określonej praktyki edukacyjnej odwołującej 
się do religii (chrześcijańskiej) 38.
	 Jeszcze inni stali na stanowisku, że przyporządkowanie pe-
dagogiki religii naukom teologicznym oraz uznanie jej za naukę 
uzupełniającą (pomocniczą) dla katechetyki i  teologii pastoral-
nej 39 przyczyni się do wytwarzania wiedzy stosowanej, a więc 
projektującej określone działania na rzecz osiągania założonych 
celów wyrażonych w doktrynie chrześcijańskiej. Zdaniem Bogu-
sława Milerskigo, za takim ujęciem pedagogiki religii najczęś-
ciej opowiadali się teolodzy i  pedagodzy katoliccy. Natomiast 

35 P. Mąkosa, Wybrane ujęcia pedagogiki religii, art. cyt., s. 227; J. Bagrowicz, 
Pedagogika chrześcijańska – pedagogika religii (religijna) – katechetyka. Podobieństwa 
i różnice, w: Abyśmy podtrzymywali nadzieję, dz. cyt., s. 46–51; B. Milerski, Herme­
neutyka pedagogiczna, dz. cyt., s. 142–161; C. Rogowski, Pedagogika religii, w: Lek­
sykon pedagogiki religii, dz. cyt., s. 562; W. Simon, Pedagogika religii w Niemczech, 
w:  Leksykon pedagogiki religii, dz. cyt., s.  565–566; R.  Murawski, Wychowanie 
w wierze: co to jest?, w: Wychowanie w wierze w kontekście przemian współczesności, 
dz. cyt., s. 20–25; A. Kiciński, Katechetyka a pedagogika religijna, w: Katechetyka 
i katecheza u progu XXI wieku, dz. cyt., s. 152–155.

36 J. Charytański, Katechetyka a teologia praktyczna, art. cyt., s. 239.
37 J. Michalski, Edukacja i  religia jako źródło rozwoju egzystencjalno-kognityw­

nego, dz. cyt., s. 16; A. Kiciński, Katechetyka a pedagogika religijna, w: Katechetyka 
i katecheza u progu XXI wieku, dz. cyt., s. 149–150; M. Nowak, Specyfika, wyzwa­
nia, możliwości i  perspektywy pedagogiki chrześcijańskiej w  Polsce, w:  Pedagogika 
chrześcijańska, dz. cyt., s.  24–26; A.  Rynio, „Wczoraj” i  „dziś” katolickiej myśli 
pedagogicznej w kontekście współczesnych wyzwań wychowawczych, w: Pedagogika 
chrześcijańska. Tradycja, współczesność, nowe wyzwania, red. J. Michalski, A. Za-
krzewska, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2010, s. 72; J. Kunstmann, 
Religionspädagogik, dz. cyt., s. 33.

38 H.-G.  Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft. Beiträge zu 
Theorie und Forschungspraxis, Deutscher Studien Verlag, Weinheim 1994.

39 N. Mette, Religionspädagogik. dz. cyt., s. 87 i nn.



733. Katecheza czy pedagogika religii

protestanccy częściej przyporządkowywali pedagogikę religii 
kierunkowi badań i odrębnej dyscyplinie naukowej o charakte-
rze teologicznym i pedagogicznym, która wytwarza podstawo-
wą wiedzę humanistyczną i społeczną oraz dodatkowo wiedzę 
stosowaną 40. 
	 Te bardzo skrótowo przedstawione trendy dotyczące umiej-
scowienia pedagogiki religii pośród nauk teologicznych i peda-
gogicznych pokazuje, jak ważne ze względów merytorycznych 
były rozstrzygnięcia tego sporu. Identyfikowanie pedagogiki re-
ligii z katechetyką i przyporządkowanie jej naukom pedagogicz-
nym pociągnęłoby za sobą brak realnego wpływu Kościoła(‑ów) 
na treści i formę religijnego przekazu orędzia Bożego. Świado-
mość tych uwarunkowań i  zależności doprowadziła w drugiej 
połowie XX wieku do przyznania pedagogice religii rangi samo-
dzielnej subdyscypliny nauk o  wychowaniu. Jej zadaniem jest 
z jednej strony badanie jednej z dziedzin wychowania – edukacji 
religijnej, a z drugiej wypracowanie koncepcji pedagogicznego 
oddziaływania. Tym samym można ją identyfikować z  teorią 
wychowania religijnego 41. Wskazanej samodzielności pedagogi-
ki religii nie należy jednak rozumieć analogicznie do tej, jaką po-
siadają takie dyscypliny, jak pedagogika, socjologia czy filozofia, 
lecz jako właściwość podobną do posiadanej przez inne subdy-
scypliny pedagogiczne. Chodzi o stawianie pedagogiki religii na 
równi z pedagogiką społeczną, specjalną, resocjalizacyjną itd. 
	 W przedstawionych powyżej kontekstach pedagogika religii 
definiowana jest jako jedna z  subdyscyplin nauk pedagogicz-
nych, która wyrasta ze współczesnej humanistyki i nowocześnie 
rozumianej teologii. Jej przedstawiciele korzystając z  herme-
neutycznych możliwości opisu rzeczywistości wychowawczej 
badają edukacyjny potencjał różnych postaci religii oraz opisują 
teorię kształcenia i socjalizacji religijnej w obszarze Kościoła, ro-
dziny, szkoły i społeczeństwa 42. Wynika z tego, że subdyscyplina 

40 B.  Milerski, Pedagogika religii, w:  Pedagogika 1. Podręcznik akademicki, 
dz. cyt., s. 264–265.

41 G. Stachel, Pedagogika religii, w: Słownik katechetyczny, dz. cyt., s. 705.
42 B. Milerski, Hermeneutyka pedagogiczna, dz. cyt., s. 138. 207; H.-G. Ziebertz, 

Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., s. 37–41.



74 Podstawy pedagogiki religii

ta zajmuje się badaniem jednej z ważniejszych dziedzin wycho-
wania – edukacji religijnej. W prowadzonych badaniach analizie 
zostają poddane oddziaływania pedagogiczne, które mają swe 
odniesienie do religijnego wymiaru ludzkiego życia. Ich wyniki 
umożliwiają opracowanie teorii edukacji religijnej (nauczania 
i wychowania religijnego) oraz socjalizacji religijnej stosowanej 
w  różnych środowiskach społecznych  – rodzinie, Kościołach, 
szkołach, grupach rówieśniczych (dzieci, młodzież, dorośli, se-
niorzy) czy miejscach pracy. Poczynione wyjaśnienia pozwalają 
też twierdzić, że pedagogikę religii wyróżnia nie tyle jasna defi-
nicja dyscypliny naukowej, co raczej charakterystyczny przed-
miot badań. Określa on 

procesy szeroko pojętej edukacji i socjalizacji religijnej oraz zwią-
zane z nimi zadania badawcze wyznaczane przez przyjętą wizję 
człowieka, społeczeństwa, a także Kościoła, od których nie może 
abstrahować ani pedagogika, ani teologia. Pedagogika religii, 
o czym świadczą jej tendencje rozwojowe, nie chce się ograniczać 
wyłącznie do teorii określonej praktyki (do statusu nauki stoso-
wanej), lecz dąży do opracowania bardziej bądź mniej ogólnych 
teorii całego kompleksu zjawisk związanych z edukacją religijną 
i jej uwarunkowaniami, korzystając przy tym z nauk empirycz-
nych oraz teologicznych 43.

	 Pedagogika religii jako dyscyplina nauki zajmuje się opisem 
promowanych ideałów wychowania, jego celami i treściami, za-
daniami, zasadami, a  także formami, metodami i środkami wy-
korzystywanymi w działalności wychowawczej 44. Można mówić, 
że przedstawia konkretną koncepcję pedagogiczną, która stanowi 
alternatywę dla budowanych na innych zasadach propozycji edu-
kacyjnych. Ujęcie to oparte zostaje na założeniu, że człowiek po-
zostaje w egzystencjalnej relacji z Bogiem. W ujęciu tym kluczowe 
stają się działania umożliwiające zrozumienie tej relacji oraz zinte-
growanie religijnego wymiaru życia człowieka z jego egzystencją. 
Chodzi tutaj o  integrację życia religijnego z życiem społecznym 

43 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogi­
ka religii, dz. cyt., s. 74. 

44 A.M. de Tchorzewski, Wstęp do teorii wychowania, dz. cyt., s. 44–46.



753. Katecheza czy pedagogika religii

i moralnym. W uproszczeniu można mówić, że pedagogika reli-
gii interpretuje empirycznie poznawane sprawy ludzkiego życia 
w świetle treści religijnych (wyznawanej wiary). 
	 Powyższe założenia zakładają nie tyle ustalanie obowiązują-
cych po wszystkie czasy znaczeń rzeczywistości, co raczej wy-
zwalanie w osobie pytań dotyczących aktualnych spraw jej życia 
i objaśnianiu ich nie tylko w wymiarze naturalnym, ale też reli-
gijnym. Na tej podstawie dąży się do opracowania bardziej bądź 
mniej ogólnych teorii całego kompleksu zjawisk związanych 
z  edukacją religijną i  jej uwarunkowaniami 45. Wynika z  tego, 
że pedagogika religii swym zakresem badawczym zmierza do 
wykorzystania edukacyjnego potencjału religii, korzystając za-
równo z teorii kształcenia religijnego, jak i socjalizacji religijnej 46. 
Poza tym, przywołując rzeczywistość religijną, otwiera człowie-
ka na Transcendencję – Boga. Ze względu na wielość religii ter-
min ten przyjmuje też zróżnicowane znaczenia. Tak na przykład 
w  chrześcijaństwie termin Transcendencja jest identyfikowany 
z  bliskim człowiekowi osobowym Bogiem. Inne religie objaś-
niają go w nieco inny sposób. Dlatego nie powinno się mówić 
o  jednej pedagogice religii, lecz o  różnych jej koncepcjach czy 
kierunkach 47 wpisujących się w nauki o wychowaniu. 
	 Właściwością pedagogiki religii jako dyscypliny naukowej 
jest z jednej strony rozwijanie treści religijnych dzięki wykorzy-
staniu praktycznych koncepcji wspierających działania eduka-
cyjne, a z drugiej strony ich badanie i opisywanie 48. Tak nakre-
ślony zakres badawczy pedagogiki religii uświadamia też i  to, 
że od tego rodzaju badań nie może abstrahować ani pedagogika, 
ani teologia. Tym sposobem staje się ona 

45 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogi­
ka religii, dz. cyt., s. 77.

46 B. Milerski, Hermeneutyka pedagogiczna, dz. cyt., s. 138; Z. Marek, Religia. 
Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, dz. cyt., s. 64–65.

47 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogi­
ka religii, dz. cyt., s. 77.

48 H.-G. Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., s. 7; 
A. Kiciński, Katechetyka a pedagogika religijna, w: Katechetyka i katecheza u progu 
XXI wieku, dz. cyt., s. 158–159.



76 Podstawy pedagogiki religii

dyscypliną o  podwójnej odpowiedzialności i  normatywności: 
teologicznej i  pedagogicznej. Jest dyscypliną, która nie tylko 
integruje i  zespala dokonania teologiczne, humanistyczne 
i  społeczne, lecz również przyczynia się do metodologicznej 
triangulacji 49.

To z  kolei umożliwia rozpoznawanie korelacji zachodzących 
między życiem i  wiarą człowieka 50, a  więc sposobów, w  jakie 
religie i Kościoły (wspólnoty religijne) zostają włączone w kon-
teksty życia politycznego, ekonomicznego, kulturowego czy 
społecznego 51. 
	 W powyższych kontekstach pedagogika religii jawi się jako 
dyscyplina empiryczna, normatywna oraz nastawiona na dzia-
łanie 52. Bada ona codzienne doświadczenia człowieka, które 
poddaje analizie 53. Jako dyscyplina normatywna opisuje zasady 
postępowania, których podstawą są źródła religijne (teologia, 
w  przypadku chrześcijaństwa chodzi o  Boże objawienie) oraz 
źródła naturalne (normy określające warunki harmonijnego 
życia społecznego). Jedne i drugie wyznaczają określone normy 
i  zasady funkcjonowania człowieka w  życiu indywidualnym 
i społecznym. Normy te przybliżają cele wychowania, określając 
sens życia człowieka oraz jego pozycję w życiu społecznym. Ich 
poszukiwanie Paul Tillich nazwał „troską ostateczną” 54. To osta-
teczne zatroskanie człowieka o  swą egzystencję odnosi się do 
źródła jego bytu – świętego i transcendentnego Boga. Tak rozu-
miana troska o ostateczne spełnienie w Bogu ludzkich dążeń pod 
żadnym pozorem nie wyklucza troski o sprawy doczesne. Jej za-
daniem jest natomiast uświadamiać człowiekowi najważniejszy 

49 B. Milerski, Metodologia pedagogiki religii. w: Słowniki społeczne. Pedagogika 
religii, dz. cyt., s. 114. 

50 Por. N. Mette, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 241.
51 G. Hilger, S. Leimgruber, H-G. Ziebertz, Religionsdidaktik, dz. cyt., s. 18. 
52 H.-G. Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., s. 21; 

J. Kunstmann, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 25; Z. Marek, A. Walulik, Geneza 
pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, dz. cyt., s. 16.

53 H.-G.  Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., 
s. 11–12.

54 P. Tillich, Dynamika wiary, przeł. A. Szostkiewicz, W drodze, Poznań 1987.



773. Katecheza czy pedagogika religii

i ostateczny przedmiot jego pragnień i dążeń, którym jest zapew-
nienie sobie nigdy niekończącego się życia w szczęściu 55. Ponad-
to normy życia, które mają człowiekowi ułatwiać harmonijne 
życie w świecie i osiągnięcie nieśmiertelności, pedagogika religii 
łączy z  celami wychowania 56. Ich osiąganie wiąże z  objaśnia-
niem, potwierdzaniem, inspirowaniem i animowaniem praktyki 
pedagogicznej 57 poprzez interioryzację, akceptację i absolutyza-
cję przekazywanych przez środowiska wychowawcze wartości 
religijnych 58. Natomiast ukierunkowanie pedagogiki religii na 
działanie (nauka praktyczna) wiąże się z  poddawaniem anali-
zie gromadzonych doświadczeń oraz sugestiami wspomagania 
wychowawczego, które umożliwia osiąganie przyjętych założeń 
wychowawczych 59. 
	 Biorąc pod uwagę fakt, że termin pedagogika religii zrodził 
się w  środowiskach chrześcijańskich, nie dziwi, iż najczęściej 
wiąże się go z chrześcijaństwem i  jego wyznaniami 60. Tymcza-
sem pojęcie to może mieć swe odniesienia do innych religii 61, co 
czyni je terminem bardziej uniwersalnym. W następstwie tego 
pedagogika religii będzie przyjmować zróżnicowane postaci, 
które wynikają ze zróżnicowanego przekazu treści podawane-
go przez poszczególne religie czy też wyznania. Z  tego toku 
myślenia zrodziły się takie określenia pedagogiki religii, jak 

55 M. Bogdalczyk, Wiara jako troska ostateczna. W nawiązaniu do myśli Paula 
Tillicha, „Logos i Ethos” 2012, t. 33, nr 2, s. 93.

56 W.  Bartholomäus, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s.  113; 
W. Brezinka, Wychowanie i pedagogika, dz. cyt., s. 157. 

57 Z. Marek, Autonomia pedagogiki religii, „Studia Katechetyczne” 2016, t. 12, 
s. 20–25. 

58 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogi­
ka religii, dz. cyt., s. 88. 

59 N. Mette, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 136 i nn.
60 Z. Marek, A. Walulik, Geneza pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Peda­

gogika religii, dz. cyt., s. 20; A. Aleksiejuk, Z. Marek, B. Milerski, Pedagogika religii 
w Polsce, w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, dz. cyt., s. 33–49.

61 S.J. Żurek, Pedagogika religii w tradycji judaistycznej, w: Słowniki społeczne. 
Pedagogika religii, dz. cyt., s. 167–186; M. Łyszczarz, Pedagogika religii w trady­
cji polskich wyznawców islamu, w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, dz. cyt., 
s. 187–212.



78 Podstawy pedagogiki religii

„katolicka”, „protestancka” czy „prawosławna” 62. Podobne roz-
różnienia można wprowadzać także w  odniesieniu do innych 
religii. Różnice te wynikają również ze zróżnicowanej ducho-
wości określającej styl życia człowieka 63. W każdym przypadku 
pedagogika religii zmierza do promowania określonej praktyki 
wychowania, która stanowi przedmiot zainteresowań nauko-
wych. Ponadto przy opisie pedagogiki religii należy mieć na 
uwadze i  to, że jest ona wpisana w przyjmujący różne postaci 
nurt pedagogiki transcendentnej (por. schemat: Pedagogika ka-
tolicka w kręgu pedagogiki transcendentnej). Wyrastając z tego 
nurtu, przyjmuje uszczegółowione formy pedagogiki chrześci-
jańskiej, islamskiej itd. Kolejne stadium opisujące pedagogikę 
religii pokazuje, że pedagogika chrześcijańska przybiera postać 
inspirowaną katolickim, protestanckim czy też prawosławnym 
podejściem do wychowania. Także w zakresie pedagogiki kato-
lickiej, protestanckiej czy prawosławnej da się wyróżnić szcze-
gółowe nurty – akcenty związane z podejściem do problematyki 
wychowania. Tak na przykład w nurcie katolickim można mó-
wić o pedagogice towarzyszenia czy też pedagogice świadectwa 
itd. Tok tego myślenia przybliża schemat „Pedagogika katolicka 
w kręgu pedagogiki transcendentnej”.
	 Przedłożone wyjaśnienia wskazują kompetencje pedagogiki 
religii, które wynikają z  rangi nadawanej religii w  procesach 
edukacyjnych. Kompetencje te sprzyjają tworzeniu swoistej prze-
strzeni dialogu i  komunikacji pomiędzy dwoma pozornie od-
rębnymi zakresami ludzkiego życia: światem materialnym i du-
chowym 64. Przestrzeń tę w rozumieniu Marka Jędraszewskiego 

62 A. Aleksiejuk, Z. Marek, B. Milerski, Pedagogika religii w Polsce, art. cyt., 
s. 33–49.

63 Pedagogie katolickich zgromadzeń zakonnych. Historia i współczesność, t. 1, red. 
J. Kostkiewicz, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2012; t. 2, red. J. Kost-
kiewicz, K. Misiaszek, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2013; t. 3, red. 
J.  Kostkiewicz, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2015; Z.  Marek, Pe­
dagogika towarzyszenia. Perspektywa tradycji ignacjańskiej, Akademia Ignatianum, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2017. 

64 J. Krysztofik, A. Walulik, Edukacja religijna i jej miejsce w ponowoczesności, 
„Studia Katechetyczne” 2016, t. 12, s. 41–44. 



793. Katecheza czy pedagogika religii

wyznacza personalizm i  bardzo bliska mu filozofia dialogu. 
Ukazują one 

relacyjny, wręcz dialogiczny wymiar osoby ludzkiej. Sformuło-
wana przez Martina Bubera i przyjęta przez wielu przedstawi-
cieli filozofii dialogu tak zwana zasada dialogiczna podkreślała 
fakt, że z jednej strony „ty” nie może być przedmiotem dla „ja”, 
a  z  drugiej strony „ja” może się stać sobą tylko w  spotkaniu 
z  „ty” (ludzkim lub boskim). Z  kolei teologia chrześcijańska 
wskazywała na Trójcę Świętą jako ostateczny fundament czło-
wieczego spotkania i osobowej wspólnoty 65.

Schemat 1. Pedagogika katolicka w kręgu pedagogiki transcendentnej

Źródło: Opracowanie własne.

65 M. Jędraszewski, Jezus w drodze do Emaus – towarzyszenie w Europie dzisiaj, 
http://swiato-podglad.pl/abp-marek-jedraszewski/abp-marek-jedraszewski-
-przeciwko-postprawdzie-gender-i-robocie-ktory-zostal-uznany-czlowiekiem 
[dostęp: 14.03.2021].





4

P E D A G O G I K A  R E L I G I I 

J A K O  D Y S C Y P L I N A  N A U K I

Wraz z  zaliczeniem pedagogiki religii do subdyscyplin nauk 
o  wychowaniu niezbędne jest wskazanie i  opisanie podstaw 
filozoficznych, do jakich odwołują się jej przedstawiciele. Po-
nadto ważne jest zaprezentowanie przedmiotu, na którym będą 
skupiać swe dociekania badawcze oraz źródeł i metod, z jakich 
będą korzystać. Niniejszy rozdział ma odpowiedzieć na pytanie, 
co wyróżnia pedagogikę religii jako dyscyplinę naukową od in-
nych subdyscyplin nauk o wychowaniu. 

4.1. Antropologiczno-filozoficzno-teologiczne 
podstawy pedagogiki religii 
Każdy system czy nurt pedagogiczny, który opisuje i wyjaśnia 
procesy edukacyjne (wychowania) oraz formułuje założenia 
normatywne, jest oparty na jakimś systemie filozoficznym 1. Nie 

1 P. Magier, Pedagogika, w: Encyklopedia katolicka, t. 15, red. E. Gigilewicz i in., 
Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, Lublin 2011, kol. 188; W. Okoń, Pe­
dagogika, w: tegoż, Słownik pedagogiczny, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
Warszawa 1981, s. 222–223.



82 Podstawy pedagogiki religii

inaczej jest z pedagogiką religii, która w swych chrześcijańskich 
strukturach wyrasta z  filozoficzno-społeczno-teologicznego 
systemu nazywanego personalizmem chrześcijańskim 2. Sam 
termin „personalizm” jest wyprowadzany od łacińskiego słowa 
persona, które oznacza osobę. Jako nurt odnoszony jest do oglą-
du, poznania i  doświadczenia rzeczywistości z  perspektywy 
osoby. Zakłada budowanie świata bardziej ludzkiego 3. Jako sy-
stem uważany jest za pozytywny program humanizacji świata, 
w  którym wyjątkowe miejsce posiada człowiek. Niekiedy też 
personalizm utożsamiany jest z humanizmem. W rzeczywisto-
ści nie każdy humanizm jest personalizmem (w chrześcijańskim 
ujęciu) 4. Humanizm w przeciwieństwie do personalizmu cało-
ściowo nie wyjaśnia bytowej struktury człowieka. Zasadniczo 
łączony jest z  wizją świata, którego ośrodkiem jest człowiek 5. 
Przedstawiciele tego nurtu przyjmują samodzielne istnienie 
człowieka oraz jego odrębność i niezależność od innych bytów 6. 
Natomiast personalizm zmierza do promowania godności osoby, 
w tym jej duchowego wymiaru. Czyni to na drodze dostarczania 
realistycznej wiedzy, uznającej podmiotowość i  przedmioto-
wość zarówno osoby, jak też całych społeczeństw. 
	 Personalizm nie jest ani jakimś w pełni zdefiniowanym, cało-
ściowym systemem filozoficznym, ani też nie jest ideologią, gdyż 
poddaje się definitywnej systematyzacji. Roman Schulz twierdzi, 
że personalizm w swej nowoczesnej postaci ukształtował się jako 

2 P.T.  Goliszek, Personalistyczny wymiar katechezy, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 2016, s.  39–182; W.  Cichosz, Wychowanie chrześcijańskie wobec postmo­
dernistycznej prowokacji, Zakłady Graficzne im. KEN, Gdańsk 2001, s. 101–117; 
M. Nowak, Teorie i koncepcje wychowania, Wydawnictwa Akademickie i Profe-
sjonalne, Warszawa 2008, s. 159–160.

3 D.  Theil‑Bielańska, Osoba jako podmiot wychowania w  świetle koncepcji 
personalizmu integralnego ks. Wincentego Granata, w:  Chrześcijańskie inspiracje 
w pedagogice, red. J. Kostkiewicz, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 
Kraków 2011, s. 80. 

4 P.T. Goliszek, Personalistyczny wymiar katechezy, dz. cyt., s. 62–63.
5 Tamże, s. 81–82.
6 M.A.  Krąpiec, Człowiek  – dramat natury i  osoby, w:  Wychowanie personali­

styczne, dz. cyt., s. 38; S. Kowalczyk, R. Krajewski, Osoba, w: Encyklopedia ka­
tolicka, t. 4, red. E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2010, 
kol. 903.



834. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

forma sprzeciwu wobec naturalizmu oraz kulturalizmu antropo-
logicznego, to jest wobec głoszonych przez te kierunki koncepcji 
człowieka oraz uczłowieczenia. Wyróżnia go sposób podejścia 
do sfery humanum, w której człowiek postrzegany jest jako indy-
widuum, osoba, świadomy siebie podmiot, istota samookreśla-
jącą się, wewnątrzsterowna, tworząca siebie. To zaś powoduje, 
że człowiek jako podmiot staje się twórcą wartości oraz tkwią-
cych w nich możliwości rozwojowych 7. Właściwość ta promuje 
człowieka jako byt nadnaturalny i nadkulturowy (osobowy), to 
znaczy wykraczający poza status reprezentanta gatunku oraz 
członka kultury. Nie może także zostać zredukowana do idei 
uczłowieczenia jako personalizacji (wykraczania w rozwoju osob-
niczym poza granice rozwoju biologicznego i  kulturowego) 8 . 
W praktyce nurt ten przybiera zróżnicowane postaci. Wynika to 
z wielości kontekstów filozoficznych oraz zróżnicowanej i nieraz 
bardzo odmiennej wizji człowieka jako osoby 9. 
	 Wieloznaczność terminu personalizm wynika również 
i z tego, że jedni uważają go za nurt utożsamiany z określonym 
poglądem, a inni za doktrynę. W pierwszym przypadku akcentu-
je się (łącznie lub rozłącznie) transcendencję bytu ludzkiego nad 
światem przyrody, życiem społecznym i historią. Mówi się o in-
dywidualności, godności lub wartości człowieka. Ponadto wska-
zuje się na jego wolność bądź rozumność (samoświadomość), 
a w końcu na wszystko, co wyróżnia go w świecie i co świadczy 
o  jego wyjątkowości, niepowtarzalności, a  nawet absolutności. 
Natomiast w drugim wypadku zostaje dowartościowana auto-
nomia osoby. Jean Lacroix dla podkreślenia specyfiki persona-
lizmu wprowadził nawet jego dookreślenie  – „antyideologia”. 
Chce przez to zaznaczyć, że personalizm to życiowa postawa; to 
myślenie walczące, ukierunkowane na praktykę, zaangażowane 
filozoficznie i politycznie; to reakcja na sytuacje alienujące osobę 

7 S. Gałkowski, Długomyślność. Wprowadzenie do filozofii wychowania, Akade-
mia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2016, s. 36.

8 R. Schulz, Wykłady z pedagogiki ogólnej, t. 2: O integralną wizję człowieka i jego 
rozwoju, Wydawnictwo UMK, Toruń 2007, s. 103‑104.

9 B. Kiereś, Personalizm w pedagogice, „Polska Myśl Pedagogiczna” 2016, t. 2, 
nr 2, s. 272. 



84 Podstawy pedagogiki religii

(społecznie i politycznie). Jest to zatem myślenie mające na celu 
obronę człowieka przed ideologiczną organizacją życia, która 
mogłaby prowadzić do podeptania jego godności. Sprzeciwia się 
on dążeniom do takiej organizacji życia społecznego i politycz-
nego, w której zabrakłoby miejsca dla osoby i wspólnoty osób, 
dla relacji międzyosobowych i autentycznego dialogu między-
ludzkiego (nie tylko dialogu rzeczowego, lecz także egzysten-
cjalnego i personalistycznego) 10. 
	 Niezależnie od tego, w jakich kategoriach personalizm będzie 
postrzegany, to jednak uważany jest za „realistyczny” system, 
różny od ujęć idealistycznych, literackich, gnostyckich, życze-
niowych czy nominalnych 11. W  tych kontekstach personalizm 
dostarcza „mocnej” filozofii społecznej, umożliwiającej two-
rzenie pozytywnego programu humanizacji świata. Ponadto 
dostarcza realistycznej wiedzy, która podkreśla istotę pod-
miotowości i  przedmiotowości zarówno poszczególnych osób, 
jak też całych społeczeństw. Wartość tej wiedzy weryfikuje się 
w służbie człowiekowi i jego człowieczeństwa, ale też w służbie 
społecznościom, a nawet całej ludzkości i całemu światu 12. 
	 W literaturze wymienia się trzy główne odmiany personaliz
mu: horyzontalny (ateistyczny), zwany też antropocentrycznym, 
wertykalny (teistyczny) i klasyczny. Ten ostatni ma swoje źródła 
w  tomistycznej orientacji metafizycznej. Często nazwa się go 
personalizmem chrześcijańskim 13. Zasadnicza różnica, jaka 
zachodzi pomiędzy personalizmem humanistycznym i  teocen-
trycznym, wynika z innego sposobu objaśniania natury człowie-
ka i  celu jego życia. O  ile przedstawiciele personalizmu antro-
pocentrycznego (humanizmu) uważają człowieka za centrum 

10 M. Nowak, Teorie i koncepcje wychowania, dz. cyt., s. 81.
11 M.A.  Krąpiec, Człowiek  – dramat natury i  osoby, w:  Wychowanie perso­

nalistyczne, dz. cyt., s. 38; S. Kowalczyk, R. Krajewski, Osoba, w: Encyklopedia 
katolicka, t.  4, dz. cyt., kol.  903; B.  Kiereś, Podstawy antropologiczne pedagogiki 
personalistycznej, w: Antropologiczna pedagogika ogólna, dz. cyt., s. 98.

12 P.T. Goliszek, Personalistyczny wymiar katechezy, dz. cyt., s. 81–82.
13 I. Dec, Personalizm czy personalizmy?, w: Osoba i realizm w filozofii. Zadania 

współczesnej metafizyki, red. A. Maryniarczyk, K. Stępień, Polskie Towarzystwo 
Tomasza z Akwinu, Lublin 2002, s. 50; B. Kiereś, Personalizm w pedagogice, art. 
cyt., s. 274 i nn.



854. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

wszechświata, o  tyle dla zwolenników personalizmu teocen-
trycznego, z którym identyfikuje się chrześcijaństwo, takim cen-
trum jest Bóg – ostateczna zasada egzystencji świata i człowieka. 
Dlatego celem bliższego określenia odmiany personalizmu 
dodawany jest przymiotnik wskazujący na perspektywę, z jakiej 
się do niego podchodzi. Najczęściej mówi się o  personalizmie 
chrześcijańskim między innymi dlatego, że inicjatorami takiego 
podejścia do człowieka byli myśliciele chrześcijańscy. 
	 Personalizm chrześcijański wyrósł na gruncie refleksji filozo-
fów i teologów, takich jak Jacques Maritain, Emmanuel Mounier, 
Max Scheler, Pierre Teilhard de Chardin, Karol Wojtyła, Wincenty 
Granat czy Czesław Bartnik 14. Barbara Kiereś uważa, że w Polsce 
dominuje personalizm o  orientacji tomistycznej, który stanowi 
główną tradycję myślową. Tradycja ta sięga Ewangelii i przenika 
wszystkie dziedziny życia i nauki. Jego przedstawiciele podkre-
ślają znaczenie nieskończonej godności człowieka, jego trans-
cendencję wobec świata przyrody oraz wolności osobistej i spo-
łecznej 15. Za walor takiego postrzegania personalizmu uważa się 
pomoc niesioną człowiekowi w poszerzaniu posiadanej wiedzy, 
rozwijaniu umiejętności właściwego rozsądzania oraz wspoma-
ganiu rozwoju cnót moralnych, które z kolei otwierają na wartości 
kultury. Ponadto promuje autonomiczną wartość człowieka jako 
osoby stworzonej przez Boga i powołanej do życia z Nim przez 
całą wieczność. Oznacza to, że człowiek całe swe istnienie za-
wdzięcza Bogu – Bytowi nieskończonemu i ostatecznemu źródłu 
istnienia każdego bytu; że od Boga otrzymał zdolność wychodze-
nia poza własną ograniczoność i zwracania się w kierunku tego, 
co „nieskończone”, „absolutne” 16. Jako osoba człowiek otrzymał 

14 W. Granat, Personalizm chrześcijański. Teologia osoby ludzkiej, Księgarnia św. 
Wojciecha, Poznań 1985; J. Czarkowski, Oblicza personalizmów. Konfrontacja an­
tropologii filozoficznej E. Mouniera i P. Teilharda de Chardin, Wydawnictwo UMK, 
Toruń 1994; K. Wojtyła, Osoba i czyn, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1994; 
C. Bartnik, Personalizm, Wydawnictwo KUL, Lublin 1995; Wychowanie persona­
listyczne. Wybór tekstów, red. F. Adamski, Wydawnictwo WAM, Kraków 2005.

15 B. Kiereś, Personalizm w pedagogice, art. cyt., s. 273.
16 H.-G. Ziebertz, S. Heil, Anthropologische Grundlage Religiösen Lernens, „Ho-

ryzonty Wychowania” 2002, t. 1, nr 1, s. 113–115; S. Jasionek, Uprawnienia i zobo­
wiązania człowieka, Wydawnictwo Regina Poloniae, Częstochowa 1999, s. 41–42.



86 Podstawy pedagogiki religii

istnienie‑życie bez pośrednictwa natury, gdyż jego osobowe 
istnienie (istnienie jako człowieka) nie jest następstwem natury, 
lecz dziełem Boga 17. Dlatego siebie poznaje jako byt pochodny, 
to znaczy zawdzięczający swe istnienie Bogu i pozostający też 
w całkowitej od Niego zależności. Innymi słowy, według zało-
żeń personalizmu chrześcijańskiego człowiek poznaje siebie jako 
byt z istoty swej podporządkowany Bogu i do Niego zdążający. 
Wynika z tego, że człowiek-osoba ze swej istoty jest bytem całko-
wicie podporządkowanym Bogu i na Niego skierowanym 18. 
	 Personalizm chrześcijański umożliwia zatem człowiekowi 
nowe odkrywanie istoty swego człowieczeństwa oraz wizję 
świata promującego prawdę o człowieku jako osobie stworzonej 
przez Boga i powołanej do życia z Nim 19. Tak więc personalizm 
swą otwartością 20 umożliwia prowadzenie refleksji nad egzy-
stencją człowieka także w świetle wiary 21 i tym samym przyczy-
nia się do jego samorealizacji (osiągania pełni człowieczeństwa). 
To charakterystyczne rozumienie i promowanie przez persona-
lizm osoby uświadamia, że jako byt realny i samoistny człowiek 
jest „zasadą” zdolną do określonego działania, naznaczonego 
aktami poznania, wolności i odpowiedzialności. W nich też wy-
raża swą wewnętrzną i duchową wolność, której osiąganie staje 
się podstawowym jego obowiązkiem. One wyzwalają również 
dążenie do przekraczania siebie i kierowania się ku transcenden-
cji, niezależnie od tego, jak się ją rozumie 22. 

17 M.A. Krąpiec, Człowiek – dramat natury i osoby, w: Wychowanie personali­
styczne, dz. cyt., s. 38; S. Kowalczyk, R. Krajewski, Osoba, w: Encyklopedia kato­
licka, t. 4, dz. cyt., kol. 903.

18 C.  Michałowski, Pedagogia personalistyczna wsparciem kształtującego się 
systemu wychowania u początków XXI wieku, w: Nowe konteksty (dla) edukacji alter­
natywnej XXI wieku, red. B. Śliwerski, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 
2001, s. 643.

19 W. Cichosz, Wychowanie chrześcijańskie wobec postmodernistycznej prowoka­
cji, dz. cyt., s. 121–151.

20 M. Nowak, Teorie i koncepcje wychowania, dz. cyt., s. 81.
21 P.T. Goliszek, Personalistyczny wymiar katechezy, dz. cyt., s. 66; R. Schulz, 

Wykłady z pedagogiki ogólnej, t. 2, dz. cyt., s. 103–104.
22 Z. Marek, Pedagogika towarzyszenia, dz. cyt., s. 138–140.



874. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

4.2. Przedmiot badań pedagogiki religii 
Pedagogika religii, jako dyscyplina naukowa, poza filozoficzno
‑teologicznymi podstawami wskazuje też na przedmiot pro
wadzonych badań. Jest nim człowiek widziany zarówno 
w  wymiarze horyzontalnym (w kategoriach czasowych), jak 
i wertykalnym (w kategoriach nadprzyrodzonych, nieskończo-
ności). W ujęciu tym łatwo się dopatrzeć połączenia wizji człowie-
ka opisywanego przez nauki społeczne i humanistyczne z  jego 
wizją przedstawianą przez nauki teologiczne. Wprawdzie obie 
te dyscypliny zmierzają ku znajdowaniu właściwych sposobów 
wspomagania osoby w jej rozwoju, to jednak cele tego rozwoju 
nie są zbieżne. Pedagogika rozwój człowieka łączy z osiąganiem 
celów doczesnych, bo taki jest zakres jej badań. Tym samym 
życiowe cele stawiane przez pedagogikę wpisują się przede 
wszystkim w teraźniejszość ludzkiego życia. Natomiast teologia 
życiowe cele człowieka wiąże z  rozwojem zapewniającym mu 
nieśmiertelność (zbawienie, życie z Bogiem na całą wieczność). 
Tak więc obie dyscypliny zakładają wspomaganie osoby w dą-
żeniu i osiąganiu dobra – szczęścia, ale jest ono przez nie różnie 
rozumiane. Rozbieżności te pedagogika religii usiłuje niwelo-
wać, tłumacząc, że codzienna troska człowieka o własny rozwój 
nie stoi w sprzeczności z rozwojem prowadzącym do osiągnięcia 
życia wiecznego, jaki proponują nauki teologiczne. Przeciwnie, 
wyrastające z rozwoju osoby dobro może zostać utrwalone i po-
większone przez udział w  nieśmiertelności. Pedagogika religii 
wskazuje przy tym na warunek, jaki człowiek winien spełnić. 
Jest nim kierowanie się moralnością wyrastającą z personalizmu 
uznającego Boga za źródło i ośrodek wszelkiego istnienia. Tak 
więc przy założeniu, że pedagogika religii jest teorią i praktyką 
zajmującą się szeroko rozumianymi procesami edukacji i socja-
lizacji religijnej 23, jej przedmiotem badawczym będzie oparta na 

23 Por. W. Simon, Pedagogika religii w Niemczech, w: Leksykon pedagogiki religii, 
dz. cyt., s. 567; J. Bagrowicz, Pedagogika chrześcijańska – pedagogika religii – kate­
chetyka. Podobieństwa i różnice, w: Abyśmy podtrzymywali nadzieję, dz. cyt., s. 47; 
B.  Milerski, Pedagogika religii, w:  Pedagogika 1. Podręcznik akademicki, dz. cyt., 
s. 261.



88 Podstawy pedagogiki religii

przesłankach religijnych refleksja nad codziennym przebiegiem 
i warunkami rozwoju osoby. Uszczegóławiając, powiemy, że są 
to przyjmowane formy i warianty kształcenia człowieka, które 
zostają objaśniane rzeczywistością religijną. Działania te są zo-
rientowana na rozwój człowieka i jego dobro. 
	 W świetle przedstawionych wyjaśnień można mówić i o tym, 
że pedagogika religii analogicznie do nauk o  wychowaniu 
skupia swoje zainteresowania na szeroko rozumianej edukacji 
człowieka z  zastrzeżeniem, że rozpatruje ją w  relacjach z  reli-
gią. Pod tym określeniem należy rozumieć oparte na źródłach 
religijnych zjawisko nauczania i  uczenia się (kształcenie) oraz 
wychowania. Odnosi się ono do ogółu oddziaływań służących 
uzyskiwaniu opartych na treściach religijnych kompetencji har-
monijnego życia z innymi osobami oraz umiejętności religijnego 
interpretowania codzienności. Tak więc pedagogika religii jako 
dyscyplina z pogranicza nauk teologicznych i pedagogicznych 
przedmiotem swych badań uczyniła „edukacyjny potencjał róż-
nych postaci religii oraz procesy kształcenia (nauczania i wycho-
wania) religijnego i socjalizacji religijnej we wspólnocie religijnej 
(Kościele), rodzinie, szkole i społeczeństwie” 24. Tym podejściem 
do przedmiotu badań zaznacza swą odrębność. Jednocześnie 
upoważnia do promowania kształcenia religijnego w  katego-
riach odpowiedzialności teologicznej, społecznej i  pedagogicz-
nej za rozwój i osiągane przez osobę dobro, które ma służyć jej 
integralnemu rozwojowi 25. Rozwój ten ma zapewnić integralna 
edukacja, o  jaką zabiegają zarówno nauki o  wychowaniu, jak 
i nauki teologiczne.
	 Termin „edukacja” jest wieloznaczny i  trudny do zdefinio-
wania, czego przykładem jest pominięcie jego definicji w Ency­
klopedii pedagogicznej pod redakcją Wojciecha Pomykały z roku 
1993. W publikacji tej zagadnienie to zaprezentowano wyłącznie 

24 B.  Milerski, Pedagogika religii, w:  Pedagogika 1. Podręcznik akademicki, 
dz. cyt., s. 45–46.

25 J. Bagrowicz, Trudności i szanse rozwoju pedagogiki religii w Polsce, w: Edu­
kacyjny potencjał religii, red. J.  Bagrowicz, J.  Horowski, Wydawnictwo UMK, 
Toruń 2012, s. 17; Z. Marek, Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji, dz. cyt., 
s. 99–153.



894. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

w odniesieniu do edukacji wczesnoszkolnej i ustawicznej. Auto-
rzy obu haseł podkreślili, że swym zakresem obejmuje ona wpi-
sane w rozwój człowieka nauczanie i wychowanie 26. Zazwyczaj 
określa się nim pedagogikę rozumianą jako naukę o wychowa-
niu czy kształceniu. Tymi samymi określeniami opisywany jest 
też przedmiot badań pedagogiki obejmujący nauczanie, uczenie 
się i kształtowanie postaw. W rzeczywistości, jak zauważają Zbi-
gniew Kwieciński i Bogusław Śliwerski, każde z  tych określeń 
akcentuje inny aspekt oddziaływań pedagogicznych. Autorzy 
ci tłumaczą, że edukacja, bez podważania znaczenia procesów 
wychowania i kształcenia, będzie zwracać uwagę na poszerzone 
możliwości wprowadzania ich w praktykę poprzez zorganizo-
wane formy działań związanych z nauczaniem i uczeniem się. 
Z  kolei wprowadzając pojęcie kształcenia chce się podkreślić 
znaczenie działań zmierzających w kierunku rozwijania wiedzy, 
rozumienia, zdolności przeżywania i  kontrolowania ludzkich 
zachowań w  sferze moralności, estetyki czy też motywacji 
odnoszonej zarówno do życia prywatnego, jak i  społecznego. 
Natomiast termin wychowanie uwypukla potrzebę nabywania 
trwałych orientacji wartościujących, spójnych z  nimi postaw 
i zachowań, a także czynności ułatwiających kształtowanie cha-
rakteru i  własnej tożsamości 27. Można więc mówić, że sensem 
edukacji jest wzmacnianie twórczych relacji uzdalniających 
osobę do stawania się podmiotem odpowiedzialnym za rzeczy-
wistość, w której ona uczestniczy i którą tworzy. 
	 Pojęcie edukacji wyprowadzane jest od łacińskiego słowa edu­
care, które oznacza wydobywanie na jaw, prowadzenie czegoś 

26 R.  Węckowski, Edukacja wczesnoszkolna, w:  Encyklopedia pedagogiczna, 
dz. cyt., s. 169–173; R. Wroczyński, Edukacja ustawiczna, w: Encyklopedia peda­
gogiczna, dz. cyt., s. 173–178; Z. Kwieciński, Socjopatologia edukacji, Wydawni-
ctwo Mazurska Wszechnica Nauczycielska Olecko 1995, s. 13–20; D. Demetrio, 
Edukacja dorosłych, w: Pedagogika, t. 3: Subdyscypliny wiedzy pedagogicznej, red. 
B. Śliwerski, Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne, Gdańsk 2006, s. 117.

27 J.  Michalski, Edukacja i  religia jako źródło rozwoju egzystencjalno-kogni­
tywnego, dz. cyt., s. 51; G.L. Gutek, Filozoficzne i ideologiczne podstawy edukacji, 
Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne, Gdańsk 2003, s.  14; J.  Kunstmann, 
Religionspädagogik, dz. cyt. s., 38–46; R. Boschki, Einführung in die Religionspäda­
gogik, dz. cyt., s. 69–75. 



90 Podstawy pedagogiki religii

ku górze. Idąc tym tokiem rozumowania, Katarzyna Olbrycht 
edukację łączy z całościowym wychowaniem opartym na zdo-
bywaniu przez osobę niezbędnej wiedzy, sprawności i postaw 
sprzyjających jej doskonaleniu. Osiąganie takiej doskonałości 
wiąże z umiejętnością służby (harmonijnego współżycia z inny-
mi) w  oparciu o  przyjęte wartości 28. Do tych wyjaśnień warto 
dodać jeszcze spostrzeżenie Bogusława Milerskiego, który 
zauważa, że termin edukacja zaczęto odnosić do ogółu oddzia-
ływań, które kształtując ludzkie zdolności fizyczne, poznawcze, 
estetyczne, moralne czy religijne czynią z  człowieka istotę do-
skonalszą, dojrzalszą, bo prowadzą go ku górze 29. Z kolei Win-
centy Okoń edukacją nazwał ogół „procesów oświatowo-wycho-
wawczych, obejmujących kształcenie i wychowanie oraz szeroko 
pojmowaną oświatę” 30. Jeszcze inne podejście do rozumienia 
edukacji znajdujemy u Wojciecha Cichosza. Autor ten edukację 
przyrównuje do „uprawy człowieka” polegającej na wyzwala-
niu w nim gotowości do podjęcia wewnętrznego wysiłku celem 
przekształcania swego ducha 31. Klasycznym przykładem tak 
rozumianej edukacji jest szkolne nauczanie religii, które zmierza 
do przekazywania 

dynamicznego zaczynu Ewangelii oraz nawiązywania do obec-
nych w szkole dziedzin nauki i wykształcenia w tym celu, aby 
Ewangelia docierała do umysłu uczniów właśnie na samym 
terenie ich nauki i by cała ich kultura została zharmonizowana 
w blaskach światła wiary 32.

	 Uogólniając powyżej przytoczone wyjaśnienia terminu eduka-
cja, można powiedzieć, że staje się ona dla człowieka przestrzenią 

28 K. Olbrycht, Wychowanie do wartości – w centrum aksjologicznych dylematów 
współczesnej edukacji, „Paedagogia Christiana” 2009, nr 2(24), s. 91. 

29 B. Milerski, Religia a szkoła. Status edukacji religijnej w szkole w ujęciu ewan­
gelickim, Chrześcijańska Akademia Teologiczna, Warszawa 1998, s. 123–124.

30 W. Okoń, Nowy słownik pedagogiczny, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, 
Warszawa 1995, s. 64.

31 W. Cichosz, Antropologiczne uwarunkowania edukacji religijnej, w: Słowniki 
społeczne. Pedagogika religii, dz. cyt., s. 370. 

32 K.  Misiaszek, Pedagogika religii w  relacji do szkolnego nauczania religii, 
w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, dz. cyt., s. 59. 



914. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

do stawiania pytań o sens własnej egzystencji. W poszukiwaniu 
odpowiedzi na te pytania pomocne są religijne wyjaśnienia ludz-
kiej egzystencji. Na tej też podstawie można uważać, że edukacja 
jest pojęciem nadrzędnym, ale znaczeniowo bliskim procesom 
wychowania i kształcenia 33. Sprzyja ona nabywaniu kompetencji 
uważanych za złożoną, praktyczną i ważną umiejętność wyższe-
go rzędu. Chodzi nie tyle o samo działanie (system czynności), 
ale o zdolność osoby do dalszego życia i rozwoju 34. Zdolność ta 
sprzyja osiąganiu własnej doskonałości oraz odpowiedzialnemu 
funkcjonowaniu w otaczającym ją świecie. 
	 Edukacją określa się wszelkiego rodzaju procesy społeczne, 
które służą formowaniu (zmianie, rozwijaniu) zdolności czło-
wieka albo też zmianie ich jakości. W szerokim znaczeniu łączy 
się ją z  ogółem oddziaływań wspierających osobę w  jej życiu 
społecznym 35 poprzez nauczanie, wychowywanie oraz nawią-
zywanie międzyosobowych relacji. Edukacji nie należy jednak 
utożsamiać z  samym przekazem informacji, ale wielorakimi 
formami dzielenia się, które pozostawiają w  ludzkiej psychice 
trwały ślad 36. Dlatego też odrębność i specjalizacja różnych od-
działywań edukacyjnych wręcz domagają się dookreślenia tego 
pojęcia. Jedno z nich zawiera przymiotnik „religijna”. Przymiot-
nik ten dołączony do rzeczownika „edukacja” opisuje oparte 
na źródłach religijnych zjawisko nauczania i  uczenia się. Opis 
ten uwzględnia kontekst społeczno-kulturowy oraz wyznanio-
wy, a także cel, źródła, środki i instytucje uczestniczące w tych 
procesach 37. 

33 J. Michalski, Edukacja i religia jako źródło rozwoju egzystencjalno-kognitywne­
go, dz. cyt., s. 51; W. Okoń, Edukacja, w: tegoż, Słownik pedagogiczny, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1981, s. 66; G.L. Gutek, Filozoficzne i ideolo­
giczne podstawy edukacji, dz. cyt., s. 14.

34 A. Walulik, Kompetencje religijne w całożyciowym uczeniu się, w: Edukacja – 
wczoraj, dziś i jutro, t. 5: Edukacja ustawiczna w Polsce i na świecie, red. E. Jagiełło, 
R. Matysiuk, U. Tyluś, Siedleckie Towarzystwo Naukowe, Siedlce 2013, s. 208. 

35 K. Rubacha, Edukacja jako przedmiot pedagogiki i jej subdyscyplin, w: Pedago­
gika 1. Podręcznik akademicki, dz. cyt., s. 21.

36 B. Milerski, Religia a szkoła, dz. cyt., s. 123–124.
37 J.  Bagrowicz, Edukacja religijna współczesnej młodzieży. Źródła i  cele, Wy-

dawnictwo UMK, Toruń 2000, s. 11–36.



92 Podstawy pedagogiki religii

	 Pojęcie edukacji religijnej, analogicznie jak w  przypadku 
terminu edukacja, jest wieloznaczne i trudne do zdefiniowania. 
Stąd najczęściej nadaje się jej postać opisową. Przy próbach opi-
su edukacji religijnej wskazuje się na wielość czynników, które 
ją kształtują. Pośród nich zwraca się uwagę na okoliczności, 
w  jakich przebiegają procesy edukacji religijnej. Często są one 
warunkowane tym, przez kogo (jakie instytucje) są prowa-
dzone. Nie bez znaczenia dla ich przebiegu jest też jej poziom. 
Dlatego wymaga ona nie tyle doprecyzowania, co zrozumienia 
rzeczywistości, jaka się pod nią kryje. Hans-Georg Ziebertz jest 
przekonany, że edukacja religijna otwiera na religijny wymiar 
rzeczywistości. Przemawia za tym nie tylko obecność religii we 
współczesnym społeczeństwie, ale i to, że jest ona jednym z pod-
stawowych wymiarów ludzkiego życia 38. Do tego, aby osoba 
była zdolna otwierać się na religijne poznawanie rzeczywisto-
ści, potrzebne jest nabycie umiejętności korzystania nie tylko 
z poznania inspirowanego empirią i ludzką inteligencją, ale też 
z poznania czerpanego z przekazu religijnego (wiary). Chrześci-
jaństwo wskazuje, że źródłem takiego poznania jest Boże obja-
wienie. Korzystając z niego człowiek jest w stanie choć po części 
poznać to wszystko, czego nie może wyjaśnić rozum ludzki 39. 
Edukacja religijna ma zatem wspomagać działania związane 
z  wartościowaniem człowieka, które umożliwia samodzielne 
interpretowanie własnej egzystencji 40. Procesy takie powiązane 
są z promowanymi przez religię wartościami oraz uwarunkowa-
niami kulturowymi. Umiejętności takiej nie należy jednak łączyć 
ze sprawnością o charakterze technicznym, lecz trzeba ją rozu-
mieć jako umiejętność religijnej interpretacji rzeczywistości 41. 

38 H-G.  Ziebertz, Religijność i  wychowanie w  świecie pluralistycznym, przeł. 
A. Białek, P. Łacny, Wydawnictwo WAM, WSF-P Ignatianum, Kraków 2001, 
s. 77.

39 J. Krysztofik, A. Walulik, Edukacja religijna i jej miejsce w ponowoczesności, 
art. cyt., s. 37. 

40 B.  Milerski, Pedagogika religii, w:  Pedagogika 1. Podręcznik akademicki, dz. 
cyt., s. 61.

41 B. Milerski, Hermeneutyka pedagogiczna, dz. cyt., s. 137.



934. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

	 Wraz z dookreślaniem terminu edukacja przymiotnikiem „re-
ligijna” zaczęły się pojawiać głosy sugerujące zbyteczność tego 
dookreślenia, ponieważ w życiu mamy do czynienia z jedną po-
stacią edukacji, która albo sprzyja, albo przeszkadza rozwojowi 
człowieka. Jest ona zatem albo dobra, albo zła. Bez kwestionowa-
nia zasadności takiego rozumowania inni autorzy zwracają uwa-
gę na jeszcze inny aspekt edukacji. Podkreślają, że dookreślenie 
„religijna” wskazuje na tradycję (judaistyczna, islamska czy 
chrześcijańska), w jakiej procesy te są prowadzone. W tym kon-
tekście należy zauważyć i  to, że tradycje te są doprecyzowane 
określeniami typu: „katolicka”, „protestancka”, „prawosławna” 
itd. W ten sposób zostają jeszcze wyraźniej wskazywane źródła 
i treściowe uzasadnienia promowanego modelu edukacji 42. Wy-
nika z tego, że kontekst wyznaniowy edukacji religijnej wpisuje 
się w konteksty społeczne i kulturowe, łącząc to, co niezmienne 
(treść i cel wiary), z tym, co wymaga odnowy związanej ze zmie-
niającą się sytuacją świata i samoświadomością religijną wspól-
noty wyznaniowej 43. Innymi słowy, przez dookreślanie specyfiki 
procesów edukacyjnych zostaje podkreślona obecność doktryny 
religijnej, która stanowi ważną dziedzinę teorii wychowania. Na 
tej drodze pedagogika religii doprowadza do dialogu pomiędzy 
dwoma pierwiastkami wpisanymi w  egzystencję człowieka: 
ludzkim i boskim. Istotą tego pierwszego jest rozum i obiektywna 
aksjologia, a drugiego udzielona człowiekowi przez Boga łaska 
(dar). Na tej drodze może więc zostać przezwyciężone myślenie 
o religii i wszystkim, co z nią jest łączone, jako o skansenie czy 
też rzeczywistości niepasującej do współczesności. Tym samym 
promowany przez pedagogikę religii dialog między odkrywaną 
przez człowieka rzeczywistością materialną i  nadprzyrodzoną 
sprzyja angażowaniu się osoby czy nawet grupy w  tworzenie 
wspólnoty poszukującej wyjaśnienia sensu swej egzystencji. 
W dążeniach tych z pomocą przychodzi religia, która sprawia, 

42 R.  Chałupniak „Wychowanie religijne” czy „wychowanie chrześcijańskie”?, 
w: Wychowanie religijne u progu trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, red. R. Cha-
łupniak, J.  Kostorz, Wydział Teologiczny Uniwersytetu Opolskiego, Opole 
2001, s. 232.

43 J. Bagrowicz, Edukacja religijna współczesnej młodzieży, dz. cyt., s. 11–36.



94 Podstawy pedagogiki religii

że przedmiot badań pedagogiki religii odróżnia się od tego, ja-
kim zajmują się nauki o wychowaniu. 
	 Właściwością branej pod uwagę w  procesach badawczych 
religii jest przede wszystkim to, że przeprowadza ona człowieka 
od intuicyjnego czy infantylnego objaśniania jego życia i świata 
do wyjaśniania coraz bardziej dojrzałego w  świetle treści wy-
znawanej wiary 44. Sytuacja ta domaga się od pedagogiki religii 
inicjatyw umożliwiających osobie zwrócenie się ku nowym 
jakościowo praktykom i formom życia społecznego i indywidu-
alnego 45, które przyczyniają się do integralnego rozwoju osoby. 
Zwrot taki wydaje się możliwy pod warunkiem gotowości wy-
chowanka do rozwijania własnych zdolności poznawczych 46, 
odkrywania własnej wartości oraz posiadanej wolności, ponie-
waż na tej drodze może on nadawać konkretny kształt swemu 
codziennemu życiu 47. W  tych okolicznościach od pedagogów 
oczekuje się pomocy niesionej wychowankom do nabywania 
kompetencji do korzystania z  treści religijnych w codziennych 
życiowych doświadczeniach. Umiejętność taka dostarcza osobie 
nowych treści i motywów pomagających rozwiązywać sytuacje, 
jakie na poszczególnych etapach życia ma do rozwiązania 48. 
	 Pośród takich umiejętności do ważniejszych zalicza się zdol-
ność kształtowania obrazu Boga. Pod tym pojęciem nie należy 
rozumieć ludzkich wyobrażeń Boga, z  czym często termin ten 
jest kojarzony, chodzi tu raczej o odkrywanie Jego wielkości 
i przyjaźni okazywanej ludziom w Jego czynach objawionych na 
kartach Biblii. Ludzkie wyobrażenia Boga nie odsłaniają istoty 
Jego tajemnicy, lecz przeciwnie – zafałszowują ją. Polega to na 
tym, że człowiek przypisuje Bogu ludzkie cechy i zachowania, 

44 J.  Fowler, Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the 
Quest for Meaning, Harper & Row Publishers, San Francisco 1981, s. 117–213.

45 B. Śliwerski, Edukacja, w: Leksykon pedagogiki religii, dz. cyt., s. 133; K. Ru-
bacha, Edukacja jako przedmiot pedagogiki i jej subdyscyplin, w: Pedagogika 1. Pod­
ręcznik akademicki, dz. cyt., s. 21.

46 M. Madej-Babula, Edukacja zintegrowana w dialogu z wychowaniem religij­
nym, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2006, s. 21–22. 

47 J. Krysztofik, A. Walulik, Edukacja religijna i jej miejsce w ponowoczesności, 
art. cyt., s. 43.

48 Tamże, s. 35–50.



954. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

a to pomniejsza Jego wielość. Pośród najczęściej występujących 
zafałszowań obrazu Boga wymienia się antropomorfizm, ani-
mizm czy magizm 49. I  tak, antropomorficzne przedstawianie 
Boga polega na przypisywaniu Mu cech oraz właściwości czło-
wieka. Człowiek przypisuje Bogu ludzkie cechy i  przymioty 
moralne, jak dobroć, sprawiedliwość, bądź też przeciwne im 
wady. Bogu przypisywane są także ludzkie emocje (pozytywne 
lub negatywne), takie jak gniew, karanie, niemożność ukrycia się 
przed Bogiem itp. Tak więc Bóg będzie się cieszył albo gniewał 
na skutek właściwego bądź niewłaściwego zachowania człowie-
ka. Niewłaściwe jest w  tym przede wszystkim budzenie lęku 
przed Bogiem, któremu w  praktyce przypisywana jest funkcja 
policjanta. 
	 Zagrożeniem dla kształtowania właściwego obrazu Boga 
są też różnego rodzaju formy animizmu, który polega na oży-
wianiu przedmiotów martwych i  przypisywaniu im działania 
w dobrych lub złych intencjach. Jego istotą jest nadmierne przy-
wiązywanie wagi do samych przedmiotów i do posługiwania się 
nimi, a nie do właściwego rozumienia ich znaczenia. Najczęst-
szymi jego formami są animizm karcący i ochronny. Animizm 
karcący polega na łączeniu sytuacji dla osoby przykrych, ale 
spowodowanych działaniami człowieka: nieuwagą czy zanie-
dbaniem i przypisywanie ich skutków działaniu Boga. Z kolei 
z  animizmem ochronnym (nagradzającym) mamy do czynie-
nia wówczas, gdy Boga przedstawia się jako istotę świadczącą 
człowiekowi stałą opiekę i  pomoc (usługi) w  rozwiązywaniu 
trudnych spraw życia. Warunkiem uzyskania takiej pomocy jest 
zwracanie się do Boga w szczegółowo określonej formie, którą 
można przyrównać do magicznego zaklęcia. Przejawem animi-
zmu ochronnego może być nawet modlitwa, z którą łączone są 

49 K. Frielingsdorf, Demoniczne obrazy Boga, przeł. K. Zimmerer, Wydawni-
ctwo WAM, Kraków 1997, s. 47–61; Z. Marek, Rozwój teorii religijnego wychowania 
dziecka w wieku przedszkolnym w Polsce w latach 1945–1990, dz. cyt., s. 150–188; 
Z. Marek, M. Szczęsny, B. Szołdra, T. Warchał, Bóg w przedszkolu i szkole. Zarys 
katechezy przedszkolnej i  wczesnoszkolnej, Wydawnictwo WAM, Kraków 2000, 
s. 89–100.



96 Podstawy pedagogiki religii

konkretne oczekiwania. Natomiast jej „nieskuteczność” wyjaś-
niana jest formalnymi niedopatrzeniami przy jej odmawianiu. 
	 Magiczny obraz Boga wyrasta z ludzkiego przekonania o tym, 
że otaczająca człowieka rzeczywistość ożywiana jest przez istoty 
duchowe, bóstwa, bezosobowe siły, nad którymi człowiek może 
zapanować korzystając z  określonej wiedzy  – pewnych słów 
i technik. Towarzyszą temu ceremonie magiczne (wypowiadanie 
określonych słów czy też czynienie określonych gestów – zna-
ków), których poprawne wykonanie ma spowodować zmianę 
istniejącej sytuacji 50. Tak rozumiany magizm może występować 
również w procesach edukacji religijnej. Charakteryzować go bę-
dzie przypisywanie Bogu roli czarodzieja, którego moc człowiek 
jest w  stanie przywołać za pośrednictwem poprawnie wypo-
wiedzianych określonych słów (odmówienie jakiejś modlitwy) 
albo poprawnie wykonanych gestów (mogą to być także znaki 
religijne – np. znak krzyża) 51. 
	 W refleksji pedagogicznej nad procesami kształtowania 
obrazu Boga należy mieć na uwadze przede wszystkim to, że 
na określonym etapie rozwoju osoby (wczesne dzieciństwo) 
występują wskazane zafałszowania obrazu Boga. W takiej sytu-
acji ważna jest pomoc, która umożliwi wychowankowi łagodne 
przejście na kolejny etap religijnego rozwoju. Winna ona pole-
gać na ukazywaniu mu biblijnych przykładów działania Boga 
niosącego ludziom wyzwolenie, ratunek w trudnych życiowych 
sytuacjach 52. Istota tych wysiłków winna zatem zmierzać do 
wskazywania boskości (inności) Boga, który dla człowieka za-
wsze jest rzeczywistym dobrem. Z przyjęciem tej rzeczywistości 
wiążą się pytania o to, 

jak można Boga poznać i jak nie można, jak człowiek ma się usto-
sunkować do Boga i  jak może Go utracić. Otóż Boga nie może 
znaleźć pycha, która czyni Go przedmiotem i chce Mu narzucić 

50 A. Zmorzanka, Magia, w: Encyklopedia katolicka, t. 11, red. A. Szostek i in., 
Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, Lublin 2006, kol. 794–798.

51 Z. Marek, M. Szczęsny, B. Szołdra, T. Warchał, Bóg w przedszkolu i szkole. 
Zarys katechezy przedszkolnej i wczesnoszkolnej, dz. cyt., s. 89–100.

52 Z.  Marek, Podstawy i  założenia katechetyki fundamentalnej, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2007, s. 66.



974. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

nasze warunki laboratoryjne. Ta bowiem już z góry zakłada na-
szą negację Boga jako Boga, ponieważ nad Nim stawiamy siebie 
samych. Ponieważ odrzucamy cały wymiar miłości i wewnętrz-
nego słuchania i  za rzeczywistość uznajemy to tylko, co może 
być przedmiotem eksperymentu, co zostało złożone w  nasze 
ręce. Kto tak myśli, ten siebie samego czyni Bogiem i poniża przy 
tym nie tylko Boga, lecz także świat i siebie samego 53.

	 Innym formą udzielania wychowankowi pomocy w tworzeniu 
obrazu Boga jest akcentowanie nie tyle wiedzy objaśniającej „kim 
Bóg jest”, ale dokładanie starań, by odkrywał on Jego obecność 
i działanie w życiu ludzi. W chrześcijańskim rozumieniu istotę 
takiego wspomagania winno wyrażać przekonanie o tym, że Bóg 
zbawia człowieka, niesie mu wyzwolenie, broni go przed utratą 
sensu życia i ostatecznego przeznaczenia. Taki obraz Boga odsła-
nia się w kontakcie z chrześcijańskimi źródłami wiary – Bożym 
objawieniem. W tym przypadku chodzi głównie o udostępnianie 
wychowankowi kontaktu z księgą Pisma Świętego. Szczególnego 
znaczenia mogą tu nabierać opowiadania o nauczaniu i czynach 
Jezusa Chrystusa, „Boga z nami”. Trzeba mieć też świadomość 
i tego, że poprawnie ukształtowany obraz Boga ułatwia człowie-
kowi rozwiązywanie swych problemów egzystencjalnych oraz 
radzenie sobie z kryzysami religijnymi. Natomiast zafałszowany 
obraz będzie im sprzyjał, a nawet je wywoływał 54.
	 Wskazane przestrzenie funkcjonowania człowieka stają 
„miejscem” do zagospodarowania przez edukację religijną. Jest 
to możliwe pod warunkiem udzielania człowiekowi pomocy 
w  nabywaniu umiejętności konfrontowania egzystencjalnych 
sytuacji swego życia z  ich sensem ukazywanym przez religię. 
W  szczególności chodzić będzie o  akceptowanie odpowiedzi 
udzielanej na pytania: skąd, dokąd i dlaczego 55. Udzielając od-
powiedzi na te i im podobne pytania, pedagogika religii tworzy 

53 J. Ratzinger/Benedykt XVI, Jezus z Nazaretu, cz.1: Od chrztu w Jordanie do 
Przemienienia, dz. cyt., s. 44–45.

54 Z. Chlewiński, Rola religii w funkcjonowaniu osobowości, w: Psychologia reli­
gii, red. Z. Chlewiński, Wydawnictwo KUL, Lublin 1982, s. 75.

55 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogi­
ka religii, dz. cyt., s. 85.



98 Podstawy pedagogiki religii

przestrzeń dialogu i  komunikacji, która wymaga uzupełnienia 
o analizę dyskursywności i swoistej racjonalności komunikacyjnej. 
Oznacza to, że nie jest ona edukacją milczącą, a tym bardziej formą 
teologii milczenia, lecz formą zbiorowego uczestniczenia w prze-
strzeni codzienności rozumianej jako nauczanie i uczenie się 56.

Z tych też powodów edukacji religijnej nie należy sprowadzać 
do wyłącznego przekazywania samych informacji czerpanych 
ze źródeł religijnych o możliwych opcjach rozwiązań problemu 
sensu ludzkiego bytowania, ponieważ w  jej zakres wpisują się 
też religijne inicjatywy natury wychowawczej 57. Mówi się w ta-
kich przypadkach o  procesach wychowania religijnego, które, 
będąc wpisane w procesy edukacji, stanowią przedmiot badań 
pedagogiki religii. 
	 W literaturze poza określeniem „wychowanie religijne” wy-
stępują terminy bliskoznaczne, ale nie identyczne: „pedagogia 
wiary”, „edukacja religijna”, „wychowanie w wierze”, „wycho-
wanie w  duchu wiary”, „przekazywanie wiary”, „nauczanie 
wiary” itp. 58. Posługują się nimi przedstawiciele różnych dy-
scyplin nauki: teologii, psychologii czy pedagogiki 59. Za cha-
rakterystyczną właściwość wychowania religijnego uważa się 
wspomaganie wychowanka w nabywaniu umiejętności postrze-
gania i objaśniania ludzkiej egzystencji treściami konkretnej re-
ligii. Zakres takich zdolności warunkują posiadane umiejętności 
i kompetencje mentalne (emocjonalne, intelektualne, wolitywne), 
które osoba zdobywa za pośrednictwem procesów uczenia się, 

56 J. Krysztofik, A. Walulik, Edukacja religijna i jej miejsce w ponowoczesności, 
art. cyt., s. 40. 

57 J. Michalski, Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogi­
ka religii, dz. cyt., s. 87.

58 R.  Murawski, Wychowanie w  wierze: co to jest?, w:  Wychowanie w  wierze 
w kontekście przemian współczesności, dz. cyt., s. 20–21.

59 B. Grom, Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- und Jugen­
dalters, Patmos-Verlag, Düsseldorf 2000; M. Nowak, Wychowanie, w: Leksykon 
pedagogiki religii, red. C.  Rogowski, Verbinum, Warszawa 2007, s.  840–843; 
E.J. Korherr – Studien zur religiösen Erziehung und Bildung, dz. cyt., s. 121; R. Mu-
rawski, Wychowanie w  wierze: co to jest?, w:  Wychowanie w  wierze w  kontekście 
przemian współczesności, dz. cyt., s. 16–17; W. Cichosz, Pedagogia wiary we współ­
czesnej szkole katolickiej, Wydawnictwo TYPO 2, Warszawa 2010, s. 134–135.



994. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

przyjętych form zachowań oraz ich religijnego umocowania 60. 
Tym samym wychowanie religijne wpisuje się w nurt edukacji 
integralnej 61, która obejmuje zarówno rozwój biologiczny, jak też 
duchowy człowieka, powiązany z jego sferą poznawczą, moralną 
i estetyczną oraz religijną. Oznacza to, że procesy wychowania 
religijnego przebiegają zarówno w  wymiarze horyzontalnym, 
jak i  wertykalnym, stwarzając podmiotowi wychowania nowe 
warunki do harmonijnego rozwoju i życia postrzeganego zarów-
no w wymiarze naturalnym, jak też religijnym. Te właściwości 
wychowania religijnego nadają ludzkiemu życiu nową jakość. 
	 Rozpatrywanie wychowania religijnego w wymiarze werty-
kalnym domaga się przewartościowań w opisie przebiegu tych 
procesów. O  ile bowiem w aspekcie horyzontalnym brana jest 
pod uwagę empiryczna mierzalność działań wychowawczych, 
o tyle w wymiarze wertykalnym należy brać pod uwagę wspo-
magające rozwój osoby treści religijne. Treści takie dostarczają 
osobie inspirowanych relacjami z Bogiem nowych (religijnych) 
motywów do podejmowania określonych zachowań 62. Działania 
te ułatwiają też pełniejsze rozumienia posiadanej godności oraz 
celu swojego życia, ucząc przy tym respektowania prawa Boże-
go 63. Za takim myśleniem stoi rozumienie człowieka, który 

z racji swego bytu osobowego, będąc istotą indywidualną, po-
siadającą własny świat wewnętrzny, jest spójną i  kompletną 
całością, a nie częścią czegoś, i kimś, kto sam od siebie otrzymuje 
zadania, obowiązki i uprawnienia 64.

60 U.H.J.  Körtner, Wiederhehr der Religion?, dz. cyt., s.  36; J.  Gaida, Istota 
wychowania religijnego, w: Wychowanie religijne u progu trzeciego tysiąclecia chrześ­
cijaństwa, red. R.  Chałupniak, J.  Kostorz, Wydział Teologiczny Uniwersytetu 
Opolskiego, Opole 2001, s.  135; R.  Bohnsack, Rekonstrukcyjne badania praktyk 
codzienności – metoda dokumentarna na przykładzie dyskusji grupowej, „Teraźniej-
szość – Człowiek – Edukacja” 2003, numer specjalny, s. 394–395.

61 A.  Potocki, Wychowanie religijne w  polskich przemianach, Wydawnictwo 
UKSW, Warszawa 2007, s. 13.

62 Z. Marek, A. Walulik, Subjectivity in (of) Education: The Perspective of the 
Gospel, „Paedagogia Christiana” 2019, nr 2(44), s. 22.

63 Z. Marek, Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, dz. cyt., s. 155–156.
64 A. Rynio, Integralne wychowanie w myśli Jana Pawła II, Wydawnictwo KUL, 

Lublin 2004, s. 17.



100 Podstawy pedagogiki religii

Dzięki postrzeganiu wychowania w  wymiarze wertykalnym 
umożliwia się łączenie wychowania oraz jego synonimów 
z  procesem, w  którym dochodzi do nabywania umiejętności 
krytycznego myślenia o sobie w świetle treści i zasad życia re-
ligijnego. Do nabycia przez osobę takich sprawności niezbędne 
są umiejętności i  kompetencje kognitywne, które umożliwiają 
zdobycie określonej wiedzy. Ponadto należy zabiegać o kompe-
tencje operacyjne, które uzdolnią do podejmowania określonych 
działań. W  końcu należy zabiegać o  nabywanie kompetencji 
aksjologicznych, które skłaniają do przyjęcia określonego syste-
mu wartości 65, który będzie uzdalniał do stawania w wolności 
i prawdzie 66. W efekcie nabywania i rozwijania tych kompetencji 
osoba jest w stanie odkrywać, co to znaczy, że jest szczęśliwą 67.
	 Wychowanie religijne zasadniczo łączone jest z oddziaływa-
niem środowiska rodzinnego i  szkolnego, które jako działanie 
planowe, świadome i  celowe prowadzi do osiągania wyzna-
czonego celu 68. Chodzi o  pomoc osobie we wprowadzaniu do 
własnego życia (codzienności i  życia religijnego) znaczących 
zmian: coś zostało udoskonalone czy też przyczyniło się do jej 
rozwoju 69. Zmiany związane z  życiem wewnętrznym (ducho-
wym) środowiska chrześcijańskie określają pojęciem formacji, 
które jest bliskie wychowaniu. Zawarta w jego znaczeniu rzeczy-
wistość w sposób znaczący przyczynia się też do określania spe-
cyfiki przedmiotu badań podejmowanych przez przedstawicieli 
pedagogiki religii. Trzeba zauważyć, że już samo wprowadzenie 
pojęcia formacji zmierza w  kierunku wyróżnienia znaczenia 
życia wewnętrznego dla rozwoju człowieka. Za jego pomocą 

65 S.V.  Zygmantovich, Competence Approach to the Professional Training of 
Future, http://librar.org.ua/sections_load.php?s=libraries&id=1269&start=3 
[dostęp: 11.12.2010].

66 A. Walulik, Wychowanie religijne w rodzinie na emigracji. Perspektywa biogra­
ficzna, „Edukacja Dorosłych” 2021, t. 84, nr 1, s. 53–71.

67 A. Walulik, Moja mama ma swoją „świętą trójcę”. Wychowanie w rodzinie pol­
skiej na emigracji w Australii, w: Biografia i badanie biografii, t. 8: Biografie rodzinne 
i uczenie się, red. E. Dubas i in., Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 
2021, s. 197–213.

68 R. Boschki, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s. 69–70.
69 W. Brezinka, Wychowywać dzisiaj, dz. cyt., s. 25.



1014. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

opisuje się trwający proces, a nie jednorazowy akt podejmowany 
przez człowieka. Sama formacja łączona jest z  wydarzeniami 
codziennego życia, w których nie ma miejsca dla jakichkolwiek 
form wymuszania określonych zachowań czy wręcz „tresury” 70. 
	 Pojęcie formacji wyprowadzane jest od łacińskiego słowa 
formatio, co znaczy nadawać kształt, kształtować, organizować 
coś, ustanawiać. Można przyjąć, że termin ten zmierza do eks-
ponowania dwóch korespondujących ze sobą i  wzajemnie się 
uzupełniających zjawisk: zewnętrznego kształtowania człowie-
ka  – rozwijanie jego ludzkich zachowań, nabywanie dobrych 
manier oraz wewnętrznej formacji – kształtowanie ducha ludz-
kiego. Można więc mówić, że terminy wychowanie i  formacja 
są sobie bardzo bliskie. Co więcej, formacja nie istnieje bez 
wychowania, ale też wychowanie nie istnieje bez zorientowa-
nia na formację. Innymi słowy, łączenie procesów wychowania 
z formacją sprzyja otwieraniu się osoby wychowywanej na świat 
życia wewnętrznego. W następstwie takiego otwarcia najczęściej 
dochodzi do gromadzenia nowych doświadczeń, które uczą 
nawiązywania relacji z  Transcendencją 71. Tak więc formacja 
i  wychowanie swym zasięgiem obejmują zarówno sferę życia 
biologiczno-psychicznego, jak i duchowo-religijnego 72. 
	 Terminowi formacja nadawano na przestrzeni dziejów różne 
określenia. Tak na przykład w rozumienia Georga Hegla forma-
cja jest wynikiem współdziałania i wzajemnego oddziaływania 
na siebie człowieka i  świata. W  ujęciu tym wyrażone zostają 
dialektyczne relacje zachodzące pomiędzy światem subiektyw-
nym a  światem obiektywnym, pomiędzy indywidualnością 

70 B. Stańkowski, Wychowanie integralne dzieci i młodzieży w praktyce salezjań­
skiej – relacja z badań własnych, „Edukacja. Studia. Badania. Innowacje” 2008, nr 
3, s. 61–74.

71 M.  Nowak, Teorie i  koncepcje wychowania, dz. cyt., s.  185; tenże, Pedago­
giczny profil nauk o wychowaniu, dz. cyt., s. 267; K.E. Nipkow, Grundfragen der 
Religonspädagogik, Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 1982, s.  30–31; R.  Bo-
schki, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s.  23; Z.  Marek, Formacja 
(chrześcijańska) pedagogicznym wspomaganiem rozwoju osoby, „Studia z  Teorii 
Wychowania” 2020, t. 11, nr 2(31), s. 25–26.

72 G. Hildger, S. Leimgruber, H.-G. Ziebertz, Religionsdidaktik, dz. cyt., s. 30.



102 Podstawy pedagogiki religii

a  kulturą 73. Z  kolei chrześcijaństwo formację utożsamia z  dą-
żeniem człowieka do ideału. Nie chodzi jednak doskonałość 
samą w sobie czy o osiąganie sukcesów na drodze niezdrowej 
konkurencji albo nadmiernego zaangażowania we własne 
sprawy, lecz o odkrywanie wzorców, relacji pozwalających ro-
zumieć, co znaczy być istotą ludzką – człowiekiem. Posługując 
się tym terminem, chrześcijaństwo dowartościowuje znaczenie 
procesów duchowych dla wychowania. Innymi słowy, dowar-
tościowuje istniejące w człowieku wewnętrzne siły, które mają 
realny wpływ na jego siły zewnętrzne 74. Ich odkrywanie sprzyja 
zarówno dojrzewaniu osobowości, jak też uczeniu się przejmo-
wania odpowiedzialności za siebie i swoje postępowanie, czego 
wyrazem jest pragnienie osiągania dobra. Jego osiąganie powią-
zane jest z relacjami nawiązywanymi z sobą, w dalszej kolejności 
z innymi osobami, w końcu z Transcendencją – Bogiem 75. 
	 Rozwijane za pośrednictwem formacji duchowe właściwości 
osoby powodują i  to, że w  nich wyraża ona swoją moralność 
utożsamianą z  zachowaniami człowieka 76. Uważana jest za 
zbiór norm postępowania umożliwiających czynienie dobra. 
Zbiór ten wiązany jest z poczuciem powinności, czyli skutecz-
nego działania w  celu przestrzegania określonego porządku. 
Jego właściwością jest imperatyw: „czyń to, co moralnie dobre, 
a  unikaj tego, co moralnie złe”, „zachowuj sprawiedliwość”, 
„przestrzegaj obowiązującego porządku moralnego”. Moralność 
przekazuje więc rzeczywiste, jednoznacznie określone reguły 

73 M. Nowak, Teorie i koncepcje wychowania, dz. cyt., s. 185.
74 Z.  Marek, A.  Walulik, Pedagogika Dobrej Nowiny. Perspektywa katolicka, 

Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum w  Krakowie, Kraków 2020, 
s. 164–166.

75 K.E. Nipkow, Grundfragen der Religonspädagogik, dz. cyt., s. 30–31; M. No-
wak, Teorie i koncepcje wychowania, dz. cyt., s. 185; tenże, Pedagogiczny profil nauk 
o wychowaniu, dz. cyt., s. 267; R. Boschki, Einführung in die Religionspädagogik, 
dz. cyt., s. 23; Z. Marek, Duchowość, religia i wychowanie, art. cyt., s. 14; tenże, 
Formacja (chrześcijańska) pedagogicznym wspomaganiem rozwoju osoby, art. cyt., 
s. 25–26.

76 H.-G. Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., s. 50; 
Z. Marek, Podstawy wychowania moralnego, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2005, s. 33–34.



1034. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

praktycznego postępowania moralnego poprzez sformułowane 
nakazy względnie zakazy takiego bądź innego postępowania. 
W  tym znaczeniu moralność należy uważać za swoiste wy-
posażenie człowieka, które uzewnętrznia jego postępowanie. 
Przyrównuje się ją do wewnętrznego kompasu, wskazującego 
człowiekowi przyjęcie w  określonych sytuacjach życiowych 
takiej, a nie innej drogi postępowania 77. Drogę tę kreśli obowią-
zujące prawo moralne najczęściej łączone z dwoma jego określe-
niami: prawem naturalnym i prawem pozytywnym 78. Prawem 
naturalnym określany jest zbiór norm kategorialnych czy też 
reguł postępowania wpisany w  naturę człowieka. Umożliwia 
on rozumne i  świadome postępowanie w  codziennym życiu. 
Jego właściwością jest obiektywność i absolutność, to znaczy po-
wszechność i niezmienność. Prawo to pomimo zróżnicowanych 
kultur „pozostaje normą łącząc ludzi między sobą i nakładając 
na nich, mimo nieuniknionych różnic, wspólne zasady” 79. Tym 
samym uzdalnia podmioty rozumne  – ludzi  – do spełniania 
aktów wewnętrznie dobrych, a  unikania wewnętrznie złych 80. 
Wyjaśnienia te zdają się potwierdzać powszechną obowiązy-
walność prawa naturalnego. Przeświadczenie to wynika z tego, 
że prawo to „obecne w sercu każdego człowieka i ustanowione 
przez rozum, jest uniwersalne w swoich przepisach i jego wła-
dza rozciąga się na wszystkich ludzi” 81. Co więcej, zawiera ono 
„pierwotny zmysł moralny, który pozwala człowiekowi rozpo-
znać rozumem, czym jest dobro i  zło, prawda i  kłamstwo” 82. 
I tak, pedagogika religii za podstawowe źródła przywoływanych 
norm moralnych uważa prawo naturalne oraz prawo objawione. 
Z tych też powodów chrześcijaństwo uznaje prawo naturalne za 

77 Z. Marek, Podstawy wychowania moralnego, dz. cyt., s. 32.
78 J.  Pieter, Oceny i  wartości, Wydawnictwo Śląsk, Katowice 1973, s.  140; 

M. Ossowska, Socjologia moralności, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, War-
szawa 1963, s. 178; Z. Kalita, Etyka. Antologia tekstów, Wydawnictwo Uniwersy-
tetu Wrocławskiego, Wrocław 1995, s. 130–136. 

79 Katechizm Kościoła katolickiego, dz. cyt., nr 1957.
80 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., 278–282.
81 Katechizm Kościoła katolickiego, dz. cyt., nr 1956.
82 Tamże, nr 1954.



104 Podstawy pedagogiki religii

fundament przekazanego człowiekowi przez Boga, a identyfiko-
wanego z prawem pozytywnym, prawa objawionego.
	 W chrześcijańskiej interpretacji prawa naturalnego zwraca się 
uwagę na to, że nie jest ono niczym innym, jak światłem pozna-
nia złożonym w nas przez Boga; przez nie poznajemy, co należy 
czynić, a  czego należy unikać. Podkreśla się też, że zarówno 
samo światło, jak i prawo moralne dał człowiekowi Bóg. Dlatego 

prawo naturalne, będące doskonałym dziełem Stwórcy, do-
starcza solidnych podstaw, na których człowiek może wznosić 
budowlę zasad moralnych, kierujących jego wyborami. Ustana-
wia ono również niezbędną podstawę moralną do budowania 
wspólnoty ludzkiej. Wreszcie, dostarcza koniecznej podstawy 
dla prawa cywilnego, które jest z  nim związane, albo przez 
refleksję, która wyprowadza wnioski z  jego zasad, albo przez 
uzupełnienia o charakterze pozytywnym i prawnym 83.

	 Uszczegółowieniem prawa naturalnego jest stanowione 
przez prawomocną władzę prawo pozytywne. Jedną z  jego 
odmian, dla pedagogiki religii istotną, jest prawo pochodzenia 
boskiego. Prawem objawionym chrześcijanie nazywają prawo 
dane ludziom przez Boga, którego przestrzeganie zapewnia 
osiągnięcie celu ostatecznego, jakim jest życie z  Bogiem przez 
całą wieczność. Jego zadaniem, podobnie jak prawa naturalne-
go, jest niesienie człowiekowi pomocy zarówno w odróżnianiu 
dobra od zła moralnego, jak też ułatwianie wyboru dobra. Przy 
wyjaśnianiu istoty prawa objawionego (Bożego) brane są pod 
uwagę dwa etapy jego przekazu do ludzi. Etapy te zazwyczaj 
łączy się z objawieniem Bożym przekazanym na kartach Starego 
i Nowego Testamentu. Dlatego odpowiednio mówi się o starym 
i  nowym prawie. Stare identyfikowane jest przede wszystkim 
z  przekazanym przez Boga narodowi wybranemu (Izraelowi) 
Dekalogiem i  działalnością proroków. Natomiast nowym pra-
wem nazywa się prawo przekazane przez Jezusa i  zapisane 
w  Ewangeliach. Jest ono utożsamiane z  Jezusowym przykaza-
niem miłości posuniętej aż do miłości nieprzyjaciół 84. 

83 Tamże, nr 1959–1960.
84 Katechizm Kościoła katolickiego, dz. cyt., nr 1961–1974.



1054. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

	 Moralność człowieka odwołująca się i oparta na treściach re-
ligijnych wpisuje się w kolejny element mozaiki wyznaczającej 
przedmiot badań prowadzonych przez przedstawicieli peda-
gogiki religii. Nie dziwi więc, że szeroko rozumiana formacja 
jest uważana obok edukacji za jedną z  dwóch podstawowych 
kategorii pedagogicznych, które wspomagają rozwój osoby. 
O  ile jednak edukację łączy się przede wszystkim z  egzysten-
cjalnym (społecznym) funkcjonowaniem człowieka, o  tyle 
w formacji większy nacisk zostaje położony na wewnętrzny jego 
rozwój. Dlatego też istotnym wymogiem procesów formacyj-
nych jest przywoływanie sfery duchowo-religijnej człowieka 85. 
Oczywiste jest, że nie jest to jedyny warunek ich skuteczności, 
ponieważ zawsze mamy do czynienia z wpływami środowiska 
wychowawczego. Wpływy te widoczne są w promocji określo-
nych modeli struktur poznawczo-oceniających, w internalizacji 
systemu przekonań i wartości, a wreszcie w upowszechnianiu 
określonych postaw 86. Biorąc pod uwagę pojawiające się proce-
sach formacyjnych wielorakie ich uwarunkowania, nie dziwi, że 
przebiegają one nie tyle linearnie, co raczej skokowo 87. 
	 W refleksji nad procesami formacji nie można zapominać 
również i  o  tym, że o  ich skuteczności w  znacznym stopniu 
decyduje współdziałanie uczestniczących w  nich podmiotów: 
wychowanka i  wychowawcy. Chodzi tutaj głównie o  pomoc 
udzielaną wychowankowi w  odkrywaniu, ale też wybieraniu 
dobra. W  jej rozumieniu nie można kierować się pierwotnym 
znaczeniem terminu wychowanie: „chów”, „hodowla”. Przeciw-
nie, niezbędne są te, które biorą pod uwagę integralny rozwój 
osoby. Zakłada on respektowanie przez wychowawcę wszyst-
kich etapów rozwoju wychowanka, po to, by na żadnym z nich 
nie postrzegał go za „miniaturę” osoby dorosłej 88. Wypełnianie 
przez wychowawcę tej szczególnej roli spowoduje, że w sposób 
naturalny jego obecność będzie kojarzona z  osobą posiadającą 

85 Z. Marek, A. Walulik, Pedagogika Dobrej Nowiny, dz. cyt., s. 164.
86 Z. Chlewiński, Formacja, w: Encyklopedia katolicka, t. 5, dz. cyt., kol. 389.
87 M. Nowak, Pedagogiczny profil nauk o wychowaniu, dz. cyt., s. 267.
88 Z. Marek, Podstawy wychowania moralnego, dz. cyt., s. 72 i 111.



106 Podstawy pedagogiki religii

autorytet. Dostrzeganie znaczenia wychowawcy w  procesach 
edukacyjnych kreśli kolejne elementy stanowiące przedmiot 
badań pedagogiki religii.
	 Pojęcie autorytetu zostało zaczerpnięte z  łacińskiego słowa 
auctor, czyli autor – twórca. Pierwotnie auctoritas oznaczało 

radę doświadczonych mężczyzn, która miała za zadanie wzmac-
niać decyzję podjętą przez senat rzymski i zwiększać zaufanie do 
jej słuszności. Z czasem zaczęło ulegać społeczno-historycznym 
zmianom. Zachowało jednak swoje rdzenne starożytne znacze-
nie, w  którym podkreślano: wpływ, wzór, zaufanie, godność 
i  szacunek dla posiadanych przez kogoś walorów towarzyszą-
cych i wspomagających jego rozwój 89.

Współcześnie zakres znaczeniowy tego terminu został posze-
rzony. Jedno z jego znaczeń odnosi go do osoby, która posiada 
prawo własności oraz obowiązek dawania rękojmi. Inne znacze-
nia wiązane są z prawami ojca (rodzica) wobec dzieci, opiekuna 
wobec małoletniego, kuratora wobec podopiecznego. Wyraża 
więc rzeczowo rozumianą powagę prawa, moc prawa 90. W  ta-
kim kontekście rozumienia autorytetu warto dopowiedzieć za 
Władysławem Stróżewskim, że istnieją dwie formuły wyraża-
jące istnienie autorytetu: „mieć autorytet” i „być autorytetem”. 
W  pierwszym przypadku ktoś z  ostrożnością wyraża przeko-
nanie o posiadaniu przez mającego autorytet określonych cech, 
chociaż nie są one bezwzględne i  trwałe, a  więc mogą zostać 
utracone. Natomiast w  drugim nazwanie kogoś autorytetem 
znaczy coś więcej: ostrożność jest tu niepotrzebna, a  czynione 
zastrzeżenia zbyteczne. Żyjąc w prawdzie, człowiek bezwzględ-
nie jest autorytetem 91, gdyż wywiera wpływ na innych swymi 
kompetencjami albo promowanymi przez siebie wartościami. 

89 A. Rynio, Rola wzorów osobowych w budowaniu autorytetu nauczyciela i wy­
chowawcy, w: Wychować (w sobie) Mistrza. W stronę jubileuszu 80‑lecia Profesora 
Wojciecha Kojsa i Profesora Janusza Mariańskiego, red. L. Pawelski, M. Rembierz, 
Polskie Stowarzyszenie Nauczycieli Twórczych, Szczecinek 2019, s. 315.

90 Z. Marek, Autorytet w teorii i praktyce towarzyszenia wychowawczego, „Stu-
dia Paedagogica Ignatiana” 2017, t. 20, nr 5, s. 232. 

91 W.  Stróżewski, Mała fenomenologia autorytetu, „Ethos” 1997, nr 37, nr 1, 
s. 34–35.



1074. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

	 Przenosząc te wyjaśnienia na płaszczyznę edukacyjną, moż-
na mówić o tym, że zadaniem wychowawcy mającego autorytet 
jest inspirowanie wychowanka do gotowości i wysiłku wprowa-
dzania zmian w swoje życie oraz chęci udoskonalania go przez 
osiąganie doskonałości za pośrednictwem dostępnych środków 
naturalnych i  religijnych. Dlatego też całokształt działań edu-
kacyjnych nie może być postrzegany jako musztra związana 
z dostosowywaniem osoby do wymagań życia społecznego, lecz 
jako świadome wspomaganie jej rozwoju. Wychowawca szanu-
jąc wolność wychowanka ma nie tylko pomagać reflektować nad 
rzeczywistością, w  jakiej on żyje. Ponadto ma mu wskazywać 
punkty orientacyjne przez uczenie świadomego zaangażowania 
intelektu, emocji i sił duchowych (woli) we własny rozwój pro-
wadzący do osiągania dobra, w tym także dobra ostatecznego 92. 
	 Innym czynnikiem, który określa specyfikę przedmiotu ba-
dań podejmowanych przez przedstawicieli pedagogiki religii, 
jest rzeczywistość wyrażana terminem „duchowość”. Jest to 
pojęcie wieloznaczne. Staje się on przedmiotem badań teologii, 
filozofii i psychologii. Każda z tych dyscyplin odkrywa w nim 
znaczenie właściwe swemu przedmiotowi badań. Pedagogika 
religii znaczenie duchowości przejmuje za teologią, która odnosi 
ją do opisu postępu, wzrostu duchowego osoby. W takim rozu-
mieniu była ona uważana za przeciwieństwo rzeczywistości ma-
terialnej. Jego przeciwieństwem był termin „cielesność”, który 
wyrażał rzeczywistość materialną i aktywność człowieka 93.
	 Źródłosłów terminu duchowość wyprowadzany jest od łaciń-
skiego słowa spiritualitas, które pojawiło się w literaturze chrześ-
cijańskiej (patrystycznej) już w V wieku. Jako pierwszy pojęciem 
tym miał się posłużyć Pelagiusz bądź któryś z  jego uczniów. 
Pierwotnie odnoszono je do relacji człowieka z  Bogiem, który 
swoimi darami wspomaga człowieka oraz kreśli przed nim 

92 Z. Marek, Pedagogika towarzyszenia, dz. cyt., s. 51.
93 M.  Chmielewski, Duchowość, w:  Leksykon duchowości katolickiej, red. 

M. Chmielewski, Wydawnictwo „M”, Lublin–Kraków 2002, s. 226; J.A. Wise-
man, Historia duchowości chrześcijańskiej. Wybrane zagadnienia, przeł. A. Wojta-
sik, Wydawnictwo WAM, Kraków 2009, s. 18–21.



108 Podstawy pedagogiki religii

drogę postępowania 94, po to, by dostrzegał swój duchowy roz-
wój (wzrost). Ponadto za pośrednictwem tego określenia ekspo-
nowano wewnętrzne doświadczenia wierzącego związane z na-
wiązywanymi przez niego relacjami z Bogiem i z otoczeniem 95. 
Chociaż duchowość nie istnieje jako odrębny byt fizyczny, to 
jednak można się doszukiwać w  niej bogatych i  szlachetnych 
wartości 96. Do istotnych jej właściwości zalicza się rozumność, 
zdolność do wartościowania i  oceniania, wolność, twórczość 
czy otwartość 97. Charakteryzuje ją też zainteresowanie różnego 
rodzaju doświadczeniami o charakterze mirakularnym, mistycz-
nym oraz religijnym. Za jej pośrednictwem osoba staje się zdolna 
do projektowania własnej przyszłości poprzez dążenie do osią-
gania przyjętego wzoru osobowego czy doskonałości moralnej 98. 
	 W refleksji nad znaczeniami nadawanymi duchowości cha-
rakterystyczne jest też i  to, że na przestrzeni wieków termin 
ten podlegał ewolucji. Warunkowały ją czynniki kulturowo-
-historyczno-geograficzne 99. Pierwotnie najczęściej wyznaczały 
go zinstytucjonalizowane konfesje czy formacje wewnątrzkon-
fesyjne (zakony) oraz rozwijane tradycje kulturowe 100. Efekty tej 

94 Z.  Marek, Duchowość chrześcijańska w  kształtowaniu dojrzałego człowieka, 
art. cyt., s. 50–52. 

95 M.  Chmielewski, Duchowość, w:  Leksykon duchowości katolickiej, dz. cyt., 
s. 226–232.

96 J.  Horowski, Wychowanie moralne według pedagogiki neotomistycznej, Wy-
dawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2015, s.  203; W. Zuziak, Aksjologia Louisa 
Lavelle’a wobec ponowoczesnego kryzysu wartości, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2012, s. 72–74.

97 S.  Kunowski, Podstawy współczesnej pedagogiki, Wydawnictwo Salezjań-
skie, Łódź 1981, s. 210–211.

98 H. Mielicka-Pawłowska, Wychowanie do duchowości jako problem społeczeń­
stwa ponowoczesnego, „Studia Paedagogica Ignatiana” 2021, t. 24, nr 1, s. 27.

99 Duchowy rozwój człowieka. Fazy życia, osobowość, wiara, religijność. Stadial­
ne koncepcje rozwoju w ciągu życia, red. P. Socha, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Jagiellońskiego, Kraków 2001, s.  15–18; J.A.  Wiseman, Historia duchowości 
chrześcijańskiej. Wybrane zagadnienia, przeł. A. Wojtasik, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2009.

100 M.  Chmielewski, Duchowość, w:  Leksykon duchowości katolickiej, dz. cyt., 
s. 229; T. Olchanowski, Duchowość i narcyzm, Wydawnictwo Psychologii i Kul-
tury Eneteia, Warszawa 2006, s.  141; W.  Pawluczuk, Duchowość, w:  Leksykon 
socjologii religii. Zjawiska  – badania  – teorie, red. M.  Libiszowska‑Żółtkowska, 



1094. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

ewolucji ukazuje współczesność, w której często o duchowości 
mówi się bez kontekstów religijnych, bez odnoszenia jej do re-
lacji człowieka z  Transcendencją‑Bogiem, przypisując naturze 
człowieka zdolność do autotranscendencji 101. Oznacza to, że 
wymiar wertykalny duchowości (relacja z  Bogiem) zostaje za-
stąpiony wymiarem horyzontalnym, który uwzględnia tylko 
relacje człowieka z jego otoczeniem 102. 
	 W  efekcie ewolucji znaczeniowej termin duchowość współ-
cześnie jest odnoszony zarówno do sfery życia religijnego (jak 
to miało miejsce pierwotnie), jak i do sposobu ludzkiego życia, 
w  którym nie ma już żadnych odniesień do Boga. Z  tych też 
powodów współczesną duchowość, w  odróżnieniu od tej ro-
zumianej tradycyjnie, nazywa  się duchowością naturalną 103. 
Osoby promujące duchowość naturalną podkreślają, że w swej 
refleksji odwołują się do immanencji ludzkiego bytu, ponieważ 
wyraża ona najbardziej ukryty element, z którego promieniuje 
dynamizm ducha. Uważają też, że naturalnego wymiaru du-
chowości nie należy uważać za przymiot drugorzędny, choćby 
dlatego, że duchowość taka kieruje człowieka ku „wyższej sile”, 
„wyższemu porządkowi”, który istnieje poza nim. Nie znaczy 
to, że człowiek jest w stanie zawsze tę siłę nazwać bądź określić, 
ale to nie przeszkadza, że czuje się od niej zależny 104. Z  takim 
ujęciem duchowości spotykamy się między innymi u Jacques’a 
Delorsa. Promował on w latach 90. XX wieku termin „europejska 
duchowość”. Jej źródeł doszukiwał się w dziedzictwie historycz-
nym, które, w jego odczuciu, u każdego Europejczyka wywołuje 

J. Mariański, Verbinum, Warszawa 2004, s. 90; D.L. Fleming, Czym jest duchowość 
ignacjańska?, przeł. D. Piórkowski, Wydawnictwo WAM, Kraków 2013, s. 5.

101 H. Mielicka-Pawłowska, Wychowanie do duchowości jako problem społeczeń­
stwa ponowoczesnego, art. cyt., s. 25. 

102 Z. Marek, Pedagogika towarzyszenia, dz. cyt., s. 101. 
103 M. Chmielewski, Duchowość, w: Leksykon duchowości katolickiej, dz. cyt., 

s. 227; L. Marszałek, Duchowość dziecka. Znaczenia – perspektywy – konteksty w pe­
dagogice przedszkolnej, Szkoła Wyższa im. Bogdana Jańskiego, Warszawa 2013, 
s. 30.

104 M.  Daniluk, Duchowość chrześcijańska, w:  Encyklopedia katolicka, t.  4, 
dz.  cyt., kol.  317; S.  Witek, Duchowość religijna, w:  Encyklopedia katolicka, t.  4, 
dz. cyt., kol. 330.



110 Podstawy pedagogiki religii

dumę i podziw 105. Uważał przy tym, że duchowość ta wyrasta 
z naturalnych przesłanek, takich jak nabywana wiedza czy uzna-
wane przez osobę wartości. Charakterystyczny jej rys upatrywał 
w  przyporządkowywaniu człowieka konkretnej drodze życia. 
Droga ta kształtuje w  nim własną wizję rozwoju i  osiągania 
dojrzałości 106. 
	 Szerokie spektrum znaczeń nadawanych duchowości spra-
wia, że można tym terminem określać wiele zróżnicowanych 
form ludzkiego życia. Za ich pomocą łatwiej opisać ludzkie zo-
bowiązania i  zaangażowania na rzecz wszystkiego, co istnieje, 
z czym człowiek ma do czynienia 107. Duchowość wyraża „wspól-
notę sensu wartości, sensu rządzącego określonymi strukturami. 
Mogą to być sensy życia indywidualnego, sensy sytuacyjne, ale 
też i  korporacyjne, narodowe, religijne” 108. Jako indywidualna 
właściwość każdego człowieka samorzutnie odsłania też sposób 
jego myślenia, wypowiadania się, ocen, dążeń, twórczości i po-
rywów wykraczających ponad doczesność i zmysłowość. Inną jej 
właściwością jest respektowanie nadrzędnej wartości ludzkiego 
życia, jaką jest sacrum” 109 – Bóg uznany za najwyższy cel, do któ-
rego człowiek zmierza 110. 
	 Promujący tę ostatnią formę duchowości Stefan Kunowski 
uważał, że wobec takich jej przejawów rodzi się potrzeba podej-
mowania inicjatyw natury pedagogicznej. Chodziło mu przede 
wszystkim o wspomaganie osoby w kształtowaniu i rozwijaniu 
otwartości na Boga poprzez nabywanie pozytywnego nastawie-
nia do Logosu pełnego prawdy i łaski 111. Ponieważ duchowość 

105 H. Lombaerts, Edukacja z perspektywy europejskiej, „Horyzonty Wychowa-
nia” 2002, t. 2, nr 3, s. 169.

106 J. Bagrowicz, Towarzyszyć wzrastaniu. Z dyskusji o metodach i środkach edu­
kacji religijnej młodzieży, Wydawnictwo UMK, Toruń 2006, s. 184.

107 J.L. Griffith, M.E. Griffith, Odkrywanie duchowości w psychoterapii, przeł. 
K. Gdowska, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008, s. 45; J.A. Wiseman, Historia 
duchowości chrześcijańskiej, dz. cyt., s. 21–25.

108 K. Ablewicz, (Nie)obecność ducha w wychowaniu człowieka, art. cyt., s. 77.
109 S.  Witek, Duchowość religijna, w:  Encyklopedia katolicka, t.  4, dz. cyt., 

kol. 330–331.
110 J.A. Wiseman, Historia duchowości chrześcijańskiej, dz. cyt., s. 25.
111 S. Kunowski, Podstawy współczesnej pedagogiki, dz. cyt., s. 215.



1114. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

nie jest terminem statycznym, lecz aktywnym, w proces ten czło-
wiek musi włączać własną świadomość (poznanie), emocjonal-
ność (uczucia) oraz uznawany świat wartości (w  tym wartości 
religijnych) wraz z przyjmowaną i akceptowaną ich hierarchią 
(wola) 112. Można przyjąć, że na tej drodze dochodzić będzie do 
pogłębienia życia religijnego osoby, ugruntowania bądź skory-
gowania jej światopoglądu, a także pełniejszego poznania i ro-
zumienia siebie i świata oraz zasadności akceptowania w życiu 
norm moralnych 113. W  następstwie tak rozumianego rozwoju 
łatwiej przychodzi osobie nabywanie życiowej równowagi oraz 
harmonii we własnym życiu, a  także z  otoczeniem i  samym 
Bogiem 114, którego albo przyjmuje, albo też odrzuca 115. Można 
więc z  dużym prawdopodobieństwem przyjąć, że duchowość 
w życiu człowieka pełni funkcję mostu, który zawsze służy temu 
samemu celowi: przedostawaniu się z jednego miejsca na drugie, 
nad niebezpiecznym terenem, rzeką lub otchłanią 116. 
	 Wielość znaczeń oraz specyfika terminu duchowość sprawia-
ją, że do samego słowa zostają dodawane przymiotniki szczegó-
łowo ją określające 117. I tak, można mówić o duchowości baroku 
czy czasów współczesnych, o duchowości chrześcijańskiej, pra-
wosławnej, protestanckiej, buddyjskiej, benedyktyńskiej czy je-
zuickiej. Ponadto za pomocą tegoż terminu objaśniana jest egzy-
stencja człowieka 118 dążącego do życia, szczęścia oraz miłości 119. 

112 M. Chmielewski, Duchowość, w: Leksykon duchowości katolickiej, dz. cyt., 
s. 229.

113 J. Surzykiewicz, Religia, religijność i duchowość jako zasoby osobowe i kapitał 
społeczny w pedagogice społecznej/pracy socjalnej, „Pedagogika Społeczna” 2015, 
t. 14, nr 1(55), s. 31.

114 J. Bagrowicz, Towarzyszyć wzrastaniu, dz. cyt., s. 183.
115 D.L. Fleming, Czym jest duchowość ignacjańska?, dz. cyt., s. 5–6; T. Meurer, 

Duchowość jako zamiennik religii? Wyprawy w mgliste pogranicze religii i duchowo­
ści, „Keryks” 2011, t. 10, s. 158.

116 J. Martin, Jezuicki przewodnik po prawie wszystkim, dz. cyt., s. 7.
117 Z.  Marek, Duchowość chrześcijańska w  kształtowaniu dojrzałego człowieka, 

art. cyt., s. 47–62.
118 L. Marszałek, Duchowość dziecka, dz. cyt., s. 27 i n.
119 L.F. Ladaria, Wprowadzenie do antropologii teologicznej, dz. cyt., s.  14–15; 

A. Gałdowa, A. Nelicki, O możliwościach i warunkach bycia twórczym z perspektywy 



112 Podstawy pedagogiki religii

Marek Chmielewski uważa, że duchowość jest terminem pro-
stym i niedefiniowalnym 120. Określają ją takie słowa, jak: „praca, 
myśl, symbole, mowa, sztuka, zabawa, kultura, nauka itp.” 121. 
Specyfikę duchowości wyraża też sufiks: „-ość”. Akcentuje on 
„jakość wsobną, a więc coś, co istnieje samo w sobie, samoistnie, 
niejako substancjalnie, w  odróżnieniu od jakości relatywnych, 
wyrażonych za pomocą przymiotnika (np.: czystość  – czyste 
naczynie, sprawiedliwość  – sprawiedliwy, złość  – zły itd.), 
a  więc ma znaczenie obiektywizujące. W  terminie duchowość 
(podobnie jak czystość, sprawiedliwość, złość) desygnat prze-
staje być jednostkową własnością jednostkowego przedmiotu 
lub podmiotu. Wskazuje natomiast na pewną obiektywną cechę 
indywidualnego doświadczenia 122. 
	 W literaturze przedmiotu można też napotkać autorów, któ-
rzy utożsamiają duchowość z religijnością, a oba te terminy uwa-
żają za synonimy określające osobę jako religijną (wierzącą) 123. 
W  rzeczywistości nie są to jednak terminy synonimiczne ani 
bliskoznaczne, które można by używać zamiennie. Duchowość 
odróżnia od religijności przede wszystkim to, że religijność wy-
raża gotowość osoby do myślenia i przeżywania siebie, związ-
ków łączących ją z  innymi osobami i  otaczającym ją światem 
w  relacjach ponadludzkich i  ponadnaturalnych (boskich). Nie 
ma przy tym znaczenia to, jak osoba tę rzeczywistość rozumie 
i w jakiej relacji pozostaje ze wspólnotą religijną czy kościelną 124. 
Religijność ponadto często przyjmuje postać czynności bardzo 
zewnętrznych i zrytualizowanych – akcentuje się w niej znacze-
nie konkretnych praktyk religijnych. Tymczasem duchowość 

aksjologicznej teorii wartości, art. cyt., s. 7–28; T. Meurer, Duchowość jako zamiennik 
religii?, art. cyt., s. 158.

120 M. Chmielewski, Duchowość, w: Leksykon duchowości katolickiej, dz. cyt., 
s. 229.

121 L. Marszałek, Duchowość dziecka, dz. cyt., s. 33.
122 M. Chmielewski, Duchowość, w: Leksykon duchowości katolickiej, dz. cyt., 

s. 230–232.
123 B. Grom, Psychologia religii. Ujęcie systematyczne, przeł. H. Machoń, Wy-

dawnictwo WAM, Kraków 2009, s. 30.
124 B. Grom, Psychologia wychowania religijnego, przeł. H. Machoń, Wydawni-

ctwo WAM, Kraków 2011, s. 24.



1134. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

zostaje ukierunkowana ku pozaludzkim mocom wyjaśniającym 
sens życia, choć odniesienie to nie musi dotyczyć osobowego 
Boga. Ponadto zazwyczaj nie jest ona łączoną z żadną instytucją 
religijną 125. Nie bez znaczenia jest wreszcie i  to, że w praktyce 
mamy do czynienia z wieloma szkołami duchowości i różnymi 
sposobami jej wyrażania. Za rozróżnianiem religijności od du-
chowości przemawia też i  to, że poza tradycyjną duchowością 
często mamy do czynienia z  różnego rodzaju formami, które 
niekiedy są nawet w opozycji do wielkich religii. Tak jest w przy-
padku „nowej duchowości” 126, która określana jest mianem 
religijności alternatywnej i sytuuje się poza strukturami kościel-
nymi. Ta nowa duchowość już w swych założeniach zmierza do 
tego, by nie wiązać się z  jakąkolwiek instytucją religijną, a  jej 
zwolennicy nie identyfikują się z religią. Oczywiście, nie wyklu-
cza to możliwości objaśniania rzeczywistości z wykorzystaniem 
treści promowanych przez różne nurty religijne 127.
	 Kolejnym walorem duchowości jest to, że w każdej kulturze ma 
ona swój wpływ na działalność edukacyjną. Na tę jej właściwość 
zwrócił uwagę pod koniec XIX wieku Wilhelm Dilthey (1833–1911). 
W następstwie poczynionych obserwacji postulował, by w bada-
niach prowadzonych przez przedstawicieli nauk humanistycz-
nych zwracać uwagę nie tylko na sferę biologiczną człowieka, ale 
również na jego wnętrze (Geisteswissenschaften) 128. Mimo upływu 
czasu w praktyce pedagogicznej postulat ten zazwyczaj pomijano, 
co zauważa Krystyna Ablewicz. Według niej w literaturze rzadko 
przywoływane są takie pojęcia, jak: „duch”, „rozwój duchowy”, 
„duchowość”. Przyczyn tego stanu doszukuje się w  metodolo-
gicznym rozbiciu całościowo doświadczanego fenomenu procesu 
wychowania człowieka, który wzmacniał „utrwalany kulturowo 
i  mentalnie kartezjański dualizm, rozdwajający człowieka na 
substancję cielesną i substancję (rzecz) myślącą, nazywaną w tym 

125 J. Mariański, Religia w społeczeństwie ponowoczesnym. Studium socjologicz­
ne, Oficyna Naukowa, Warszawa 2010, s. 207–208.

126 Tamże, s. 195–196.
127 Tamże, s. 199–204.
128 B.  Grom, Psychologia religii, dz. cyt., s.  30; Z.  Marek, Duchowość, religia 

i wychowanie, art. cyt., s. 11–13.



114 Podstawy pedagogiki religii

przypadku duszą” 129. Wyjątkiem potwierdzającym tę regułę jest 
literatura teologiczna. Wskazane przez Krystynę Ablewicz pojęcia 
są wyjaśniane i odnoszone do rzeczywistości religijnej, nazywanej 
też życiem w relacji z Bogiem 130.
	 Trudnością, jaką ma do rozwiązania pedagogika religii, jest 
pytanie o sposób wykorzystania walorów duchowości w proce-
sach edukacyjnych. Wydaje się, że pomocne w tej kwestii może 
się okazać znaczenie nadawane jej przez Davida Fleminga. 
Autor ten identyfikuje ją ze zbiorem (całością) działań, które 
zmierzają do kształtowania w  człowieku postaw, pielęgnują 
tradycje i opierają codzienne życie na określonych wartościach. 
Zmierzając tym tokiem myślenia, można przyjąć, że duchowość 
może się stać realnym czynnikiem ukazującym właściwy peda-
gogice religii przedmiot badań, którym są procesy nabywania 
postaw, odwoływania się do znaczeń zastanych tradycji czy też 
przejmowanie przekazywanych i odkrywanych wartości. 
	 Za takim rozumowaniem przemawia świadomość tego, że 
nabywanie postaw łączone jest z  wyuczonymi albo nabytymi 
trwałymi cechami osobowości, które wywołują w  zaistniałej 
sytuacji zakodowane w ludzkiej świadomości określone wobec 
czegoś czy też kogoś zachowania (pozytywne lub negatywne: 
uznanie, aprobata, miłość, zobojętnienie, nienawiść, trwoga, 
wdzięczność, izolowanie itp.) 131. Ich źródeł należy się doszuki-
wać w posiadanej przez osobę wiedzy moralnej, którą niekiedy 
nazywa się świadomością moralną 132. Najczęściej świado-

129 K. Ablewicz (Nie)obecność ducha w wychowaniu człowieka, art. cyt., s. 65.
130 J. Martin, Jezuicki przewodnik po prawie wszystkim, dz. cyt., s. 6; F.W. Faber, 

Postęp duszy, czyli wzrost w  świętości, przeł. W.  Zajączkowski, Wydawnictwo 
Księży Jezuitów, Kraków 1935; A. Żychliński, Teologia życia wewnętrznego, Ver-
bum, Kielce 1947; B. Przybylski, Współczesne tendencje w teologii życia wewnętrz­
nego, „Ateneum Kapłańskie” 1963, t. 66, nr 391, s. 220–233: S. Urbański, Polska 
teologia życia mistycznego (1914–1939), Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała 
Stefana Wyszyńskiego, Warszawa 2001.

131 J. Bazylak, Postawy religijne młodzieży i ich związki z wybranymi elementami 
osobowości, Wydawnictwo ATK, Warszawa 1984, s. 5; W. Prężyna, Intensywność 
postawy religijnej a osobowość, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1973, s. 25; 
Z. Marek, Podstawy wychowania moralnego, dz. cyt., s. 102–108.

132 H. Skorowski, Sumienie, w: Słownik społeczny, dz. cyt., s. 1386.



1154. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

mość moralna przyjmuje postać intelektualno-orientacyjną (po-
znawczą), emocjonalno-motywacyjną albo behawioralną 133. 
	 Nie inaczej jest łączonymi z określeniem tradycja uwarunko-
waniami społeczno-kulturowymi, w  których człowiek wzrasta 
i  się rozwija. Termin „tradycja” wywodzi się od łacińskiego 
słowa traditio i oznacza „przechowywanie”, „wręczanie”, „prze-
kazywanie”, „podawanie” oraz „nauczanie”. Jest to pojęcie 
wieloznaczne. W  szerszym znaczeniu oznacza to wszystko, 
czego obecne pokolenie samo nie stworzyło, lecz co zawdzięcza 
wcześniejszym pokoleniom lub własnej dawniejszej działalności. 
Określa się nim wytworzone dobra materialne, jak też wartości, 
instytucje społeczne, sposoby życia, wzory myślenia i postępo-
wania. W tym też znaczeniu w dużym stopniu tradycja pokrywa 
się z pojęciem kultury, która wyraża to wszystko, co zostało już 
utrwalone i w toku procesów socjalizacji zostało przekazane ko-
lejnemu pokoleniu. Tym samym za jej pośrednictwem możliwe 
jest prezentowanie związków współczesności z przeszłością 134. 
Natomiast w  węższym rozumieniu tradycja utożsamiana jest 
ze zwyczajami, z  czyimiś indywidualnymi nawykami, od-
miennymi od praktyk większej zbiorowości, które społeczność 
respektuje bez jakichkolwiek nakazów oraz sankcji. Przejmując 
przekazywaną tradycję, osoba nie szuka jej uzasadnienia. Jest 
natomiast przeświadczona, że inni myślą podobnie jak ona. Jest 
przy tym świadoma kontaktu z własną historią i kulturą, które 
pomagają jej odnaleźć własne „korzenie”, własną tożsamość 
i nawiązać wielorakie relacje z otoczeniem 135. Inną cechą tradycji 

133 W.  Prężyna, Funkcja postawy religijnej w  osobowości człowieka, Redakcja 
Wydawnictw KUL, Lublin 1981, s. 20; T. Mądrzycki, Psychologiczne prawidłowo­
ści kształtowania się postaw, Wydawnictwa Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 
1977, s. 24–25.

134 J. Szacki, Tradycja, w: Słownik społeczny, dz. cyt., s. 1491.
135 J.  Nikitorowicz, Tradycja, w:  Encyklopedia pedagogiczna XXI wieku, t.  6, 

red. T. Pilch, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, Warszawa 2007, s. 773; B. Żu-
rakowski, Humanizm pedagogiki kultury, w: Pedagogika kultury – wychowanie do 
wyboru wartości, red. B. Żurakowski, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 
2003, s. 20–21.



116 Podstawy pedagogiki religii

jest jej trwałość, która nie przemija tak szybko, jak sezonowo 
zmieniająca się moda 136. 
	 Wpływ na efektywność edukacji (także religijnej) wywiera 
przyjmowany i respektowany przez osobę świat wartości. Staje 
się on kolejnym elementem mozaiki określającej przedmiot ba-
dań pedagogiki religii. Swym zakresem obejmuje rzeczywistość 
uznawaną za coś indywidualnego, własnego, ważnego dla ży-
cia. Łatwo zauważyć, że pojęcie wartości charakteryzuje duża 
ogólność i  abstrakcyjność, co umożliwia formułowanie norm 
ich obowiązywalności. Przyjmowane wartości pozwalają na 
wypowiadanie własnych sądów i ocen moralnych 137. Zazwyczaj 
przyjmują one postać wartościująco-imperatywną 138. 
	 Sam termin „wartość” wyprowadzany jest od łacińskiego 
słowa valor lub valere i  oznacza „wartość”, „być wartym”. Za 
wartość uważa się wszystko to, co dla osoby i  społeczności 
jest dobrem 139. Dobro pojawia się w  różnych postaciach: jako 
dobro materialne (majątek, życie, zdrowie), jak też jako dobro 
duchowe (wiedza, prawda, moralność, prawo, religia, sztuka). 
Według innej klasyfikacji można mówić o wartościach podsta-
wowych, takich jak małżeństwo, rodzina, gospodarka rynkowa, 
demokracja czy państwo prawa; o wartościach wiecznych – nie-
przemijających, takich jak prawda, dobro i piękno; o wartościach 
religijnych, takich jak wieczność, nieśmiertelność, życie wieczne 
z Bogiem itp. 140 Wartości wieczne odnoszą się do uznanej war-
tości absolutnej: Sacrum  – Transcendencji – Boga. Ich przyjęcie 
uczy respektowania związków łączących człowieka z Bogiem 141. 

136 Zwyczaj, w: Wielka encyklopedia PWN, t. 30, red. J. Wojnowski, Wydawni-
ctwo Naukowe PWN, Warszawa 2005, s. 484.

137 W. Brezinka, Wychowywać dzisiaj, dz. cyt., s. 22; Z. Marek, Podstawy wy­
chowania moralnego, dz. cyt., s. 34–35.

138 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 366–368.
139 L.  Dyczewski, Miejsce i  funkcja wartości w  kulturze, „Keryks” 2008, t.  7, 

s. 58–61.
140 W. Brezinka, Wychowanie i pedagogika, dz. cyt., s. 19.
141 K. Olbrycht, Wychowanie do wartości – w centrum aksjologicznych dylematów 

współczesnej edukacji, art. cyt., s. 102.



1174. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

	 Właściwością każdej wartości jest to, że przenika, porusza 
i  kształtuje świadomość człowieka, czym przywołuje określo-
ne przeżycia i doświadczenia. Poza tym pobudza do działania 
poprzez wytyczanie celów działań, scalanie ich i ich wytworów 
oraz integrowanie osób i  społeczeństw, stymulowanie nimi, 
a  wreszcie stabilizowanie ich rozwoju. Tym samym wartości 
stają się swego rodzaju miernikiem (kryterium) oceny osób, 
rzeczy, zjawisk lub norm, nadając sens ich egzystencji wyra-
żanej dążeniem do osiągania doskonałości. Inną właściwością 
przyjmowanych przez człowieka wartości jest to, że tworzą tak 
zwaną kategorię aksjologiczną, która wyznacza konkretne kry-
teria i normy ludzkiego postępowania. Natomiast ich osobowoś-
ciowo-powinnościowy charakter ułatwia nabywanie orientacji 
w tym, co dla osoby i dla społeczności jest ważne, cenne, godne 
pożądania; co wywołuje pozytywne odczucia, a  jednocześnie 
odsłania cel dalszych życiowych dążeń. W tym ostatnim przy-
padku mówi się o  wartościach par excellence osobowych, które 
pozostają w relacjach do osoby i wpływają zarówno na kształt 
życia samej osoby, jak i większych społeczności 142.
	 Powracając do sformułowanego we wstępie paragrafu pyta-
nia o  przedmiot badań pedagogiki religii, należy powiedzieć, 
że jest nim szeroko rozumiana edukacja religijna wespół z  jej 
charakterystycznymi składowymi. Odmienność jej przedmiotu 
badań wynika z tego, że brane są w niej również aspekty niedo-
stępne naukom społecznym. Tę specyfikę objaśnień przedmiotu 
badań pedagogiki religii doprecyzowuje podany w  kolejnym 
paragrafie opis źródeł i metod, z jakich ona korzysta. 

4.3. Źródła i metody badań pedagogiki religii
Specyfika pedagogiki religii uznawanej za dyscyplinę empirycz-
ną, normatywną i ukierunkowaną na działanie, a umocowanej 
na styku nauk teologicznych i pedagogicznych, upoważnia do 
korzystania w  prowadzonych badaniach zarówno ze źródeł 

142 Tamże, s. 91



118 Podstawy pedagogiki religii

dostępnych naukom społecznym, jak też naukom teologicz-
nym. Chodzi tutaj o dostęp do tego, co umożliwia „mierzenie” 
wszystkiego, co w przedmiocie badań pedagogiki religii zostało 
opisane, objaśnione, potwierdzone, zainspirowane i  ożywio-
ne 143. Owo mierzenie dotyczy opisu specyfiki stylu ludzkiego 
życia, który wyznaczają zarówno normy życia społecznego, jak 
też religijnego. W pierwszym przypadku mowa jest o źródłach 
naturalnych, które określają warunki życia w  harmonii z  sobą 
i innymi ludźmi, natomiast w drugim – o źródłach nadnatural-
nych (nadprzyrodzonych), których pełny sens jest poznawany 
w teologicznej refleksji nad Bożym objawieniem, którego religij-
ne znaczenie już objaśniono. 
	 Kolejną znacząca dla rozwoju pedagogiki religii kwestią jest 
wypracowanie metodologii prowadzonych badań, ponieważ ona 
nadaje dyscyplinie własny status naukowy. Chodzi dobór takich 
metod badawczych, które umożliwią prowadzenie badań fakto-
graficznych nad praktykami religijnymi 144. Nie bez znaczenia dla 
badań mających wydźwięk humanistyczny i teologiczny jest świa-
domość tego, że dotyczą one egzystencjalnego i dziejowego proce-
su scalenia horyzontów poznawczych dotyczących rzeczywistości 
życia naturalnego i religijnego. Świadomi tego faktu przedstawi-
ciele pedagogiki religii do prowadzonych badań wykorzystują 
metody służące teoretyczno-systematyzującemu, historycznemu, 
porównawczemu, teologiczno-filozoficznemu czy empirycznemu 
poznawaniu rzeczywistości. Takie podejście uświadamia niewy-
starczalność korzystania w  badaniach naukowych z  metod czy 
to teologicznych, czy też empirycznych. Konsens, jaki dotąd w tej 
kwestii wypracowano, polega na posługiwaniu się przez peda-
gogikę religii, poza wymienionymi metodami, także strategiami 
badań zarówno ilościowych, jak też jakościowych 145, a więc tymi, 

143 H.-G.  Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., 
s. 21.

144 Tamże, s. 16–17.
145 B. Milerski, Metodologia pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogika 

religii, dz. cyt., s. 93; R. Boschki, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., 
s. 86; N. Mette, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 120.



1194. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

z jakich korzystają przedstawiciele nauk humanistycznych i spo-
łecznych oraz teologicznych 146. 
	 Pedagodzy religii w  prowadzonych przez siebie badaniach 
korzystają z  metod wpisujących się w  strategię jakościową 
oraz ilościową. Posługując się strategią jakościową, zdobywa-
ją wiedzę o  wychowaniu wyrastającą z  dwóch, wzajemnie się 
przenikających warstw: faktograficznej oraz indywidualnej 
i  symbolicznej 147. Natomiast w  przypadku badań ilościowych 
dominują statystyczne ujęcia badanego zagadnienia 148. W  każ-
dej z tych strategii badacze korzystają zarówno z metod, jakimi 
posługują się teologowie, jak i tych, którymi posługują się przed-
stawiciele nauk społeczno-humanistycznych. Ta szeroka paleta 
metod badawczych umożliwia pedagogom religii prowadzenie 
badań wykraczających poza naturalne wyjaśnianie ludzkiej eg-
zystencji. Jest to możliwe dzięki akceptacji nie tylko poznania 
naturalnego, ale też nadprzyrodzonego (religijnego) 149. W  tym 
drugim przypadku dochodzi do wglądu w hermeneutykę wiary 
wraz z analogiami do empirycznych założeń pedagogicznego jej 
rozwoju 150. Hermeneutyka badając relacje zachodzące pomiędzy 
sferą tekstu i usiłującym go zrozumieć człowiekiem umożliwia 
odkrywanie ciągle nowych znaczeń analizowanego źródła. 
Wpływ na odkrywanie znaczeń analizowanego źródła wywiera 
też sytuacja, w jakiej znajduje się sam interpretator. 
	 Stosowanie w  pedagogice religii różnych strategii badaw-
czych niekiedy wywołuje pewne napięcia. Zazwyczaj wynikają 
one z tego, że nie wszyscy naukowcy przyznają badaniom jakoś-
ciowym tę samą rangę co badaniom ilościowym 151. W sporze tym 

146 J. Kunstmann, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 25.
147 Z. Marek, A. Walulik, Pedagogika świadectwa, dz. cyt. s. 296.
148 D. Urbaniak‑Zając, E. Kos, Badania jakościowe w pedagogice, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 2013, s. 117.
149 P.  Tomasik, Kwestie fundamentalne metodologii katechetyki, „Studia Kate-

chetyczne” 2013, t. 9, s. 85–86. 
150 N. Mette, Religionspädagogik, dz. cyt., s. 270.
151 M. Mółka, Między inkluzją a ekskluzją w resocjalizacji. Perspektywa biogra­

ficzna w pedagogicznej refleksji nad readaptacją społeczną, Akademia Ignatianum 
w Krakowie, Wydawnictwo WAM, Kraków 2018, s. 194. 



120 Podstawy pedagogiki religii

jedni kierują się logiczno-metodycznymi regułami badań, inni 
natomiast zmierzają w  kierunku epistemologicznego rozwią-
zania badanego problemu. O ile zwolennicy metod ilościowych 
zazwyczaj gromadzą materiał badawczy korzystając z pomocy 
kwestionariuszy, różnych form wywiadów i  obserwacji, o  tyle 
w  badaniach jakościowych znaczenie przywiązuje się do in-
formacji nabywanych na drodze analiz szeroko rozumianych 
biografii czy narracji 152. Różnice wynikające z różnych punktów 
postrzegania badanej rzeczywistości powodują, że prowadzo-
ne badania przybierają albo postać empiryczno-analityczną, 
hermeneutyczną albo też dostarczają wiedzy ukierunkowanej 
krytycznie 153. 
	 W badaniach jakościowych pomocą może się okazać technika 
analizy proksemicznej 154. Technikę tę można stosować głównie 
w analizie tekstów narracyjnych. Jej właściwością jest zwracanie 
uwagi na relacje międzyosobowe. Ich wyartykułowaniu służy 
pięć kategorii (aktorzy, miejsca, czas, wartości i  oczekiwania), 
które zostają uszczegółowione wyróżnianymi encjami 155. I  tak, 
w obrębie kategorii „aktorzy” badacz wskazuje zarówno osoby, 
jak i inne – nieosobowe podmioty występujące w tekście, którym 
zostają przypisane konkretne działania. Za aktorów uważa się 
zarówno osoby fizyczne, które uczestniczą w  wydarzeniu, jak 
i  inne podmioty-przedmioty, które wpływają na interpretację 

152 H.-G.  Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., 
s. 25; J. Mółka, Drogi życiowego sukcesu. Perspektywa pedagogiczna, Wydawnictwo 
Naukowe Akademii Ignatianum w Krakowie, Kraków 2020, s. 47–57.

153 H.-G.  Ziebertz, Religionspädagogik als empirische Wissenschaft, dz. cyt., 
s. 33–34.

154 Z. Marek, Pedagogika towarzyszenia, dz. cyt. s. 11 i nn.; Z. Marek i A. Wa-
lulik, Pedagogika świadectwa, dz. cyt., s. 11 i nn.; Z. Marek, A. Walulik, Pedagogika 
Dobrej Nowiny, dz. cyt., s. 14 i nn.

155 Słowo entity oznacza jednostkę, istotę, podmiot, byt. Termin ten, wpro-
wadzony w roku 1976 przez Petera Pin-Shan Chena do modelowania danych 
podczas analizy informatycznej, odnosi się do rzeczywistej lub wyobrażonej 
rzeczy, która może być wyraźnie identyfikowalna lub odróżnialna i powiąza-
na relacjami z innymi. Por. P.P.S. Chen, The Entity-Relationship Model – Toward 
a Unified View of Data, „ACM Transactions on Database Systems” 1976, t. 1, nr 1, 
s. 9–36; R. Barker, CASE* Method. Modelowanie związków encji, przeł. L. Bana-
chowski, Wydawnictwa Naukowo-Techniczne, Warszawa 2005.



1214. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

zdarzenia. Mogą to być osoby prawne, instytucje, urzędy, orga-
nizacje, a także książki czy też jakieś podmioty-przedmioty abs-
trakcyjne (antropomorfizowane lub nieantropomorfizowane). 
W interpretacji związków pomiędzy aktorami wykorzystuje się 
zwykle zasady wypracowane przez personalizm, co umożliwia 
podkreślanie autonomicznej wartości osoby oraz zakłada się 
wspieranie jej rozwoju na drodze nabywania umiejętności pod-
porządkowania wartości ekonomicznych i technicznych wartoś-
ciom osobowo-duchowym 156. Zasady te, chociaż bezpośrednio 
nie odnoszą się do relacji pomiędzy aktorami nieosobami, mogą 
być jednak przy ich identyfikacji wpisywane w określanie prze-
strzeni budującej egzystencję człowieka. Wyróżniając natomiast 
konkretne encje odnoszone do aktorów, dobrze jest rozróżnić 
aktorów pierwszego i drugiego planu analizowanego wydarze-
nia. Przy większej liczbie aktorów warto ich pogrupować. Na tej 
drodze łatwiej jest ustalić relacje zachodzące pomiędzy encjami 
i ich interpretację. 
	 Inną kategorią, jaką można się posługiwać w  toku analizy 
proksemicznej, jest „miejsce”. Zadaniem tej kategorii jest wska-
zanie środowiska analizowanego wydarzenia. Wskazuje ona 
wszystkie ontologiczne aspekty określające „bycie”, po to, by 
zaznaczyć, że miejscem jest nie tylko przestrzeń rozumiana ma-
terialnie, ale także wspólnota umysłowa i  kulturowa bądź też 
przestrzeń heterotropijna 157. Wyodrębnione miejsca umożliwiają 
dostrzeżenie relacji między aktorami oraz związków zachodzą-
cych między osobami i otoczeniem materialnym. Wyodrębnie-
nie to ma ułatwić wskazanie pojawiających się kultur i  innych 
uwarunkowań. Wskazuje ono również pojawiające się w anali-
zowanym wydarzeniu konteksty, gdyż wszelkie doświadczenia 

156 M. Nowak, Pedagogika personalistyczna – wyzwanie i nadzieja dnia dzisiejsze­
go, w: Osoba a wychowanie – wokół pedagogiki personalistycznej i edukacji zdrowotnej 
według Jana Pawła II, red. K. Guzowski, A. Kostencka, G. Barth, Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2013, s. 13–33.

157 D. Lalak, Życie jako biografia. Podejście biograficzne w perspektywie pedago­
gicznej, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, Warszawa 2010, s. 18.



122 Podstawy pedagogiki religii

(także doświadczenia historyczne) są nieodwołalnie kontekstu-
alne 158. Wszystko to dostarcza nowych możliwości interpreta-
cyjnych i  odsłania związki zachodzące pomiędzy nimi, a  tym 
samym pokazuje jak w  znaczący sposób zmienia się dyskurs 
nauk społecznych. Wydobywanie natomiast encji polega na 
identyfikacji: geograficznej (np. kontynent, kraj, województwo, 
miasto, miejscowość, dzielnica, ulica itp.); instytucjonalnej (np. 
dom, szkoła, miejsce wykonywania pracy zawodowej, urząd 
itp.); emocjonalnej (np. podwórko, łąka, droga, ulica itp.). 
	 Kolejna kategoria wpisująca się w  technikę analizy prokse
micznej powiązana została z „czasem”. Fenomenologicznie czas 
odkrywany jest subiektywnie jako „doznanie” oraz obiektywnie 
jako „postrzeganie”. Jest przy tym uważany za doświadczenie 
pierwotniejsze od potocznego czasu świata i  rozumiany jako 
czas źródłowy: czas życia, przeżyć, pamięci, oczekiwania, wy-
obraźni i świadomości 159. Przy interpretacji tak zgromadzonego 
materiału warto zwrócić uwagę na rozróżnienie stosowane przez 
Greków, którzy przy jego opisie posługiwali się dwoma różnymi 
słowami: chronos i  kairos. Chronos odnosi się do czasu, którego 
rozciągłość można zmierzyć i umieścić na osi podając jego miarę. 
Natomiast kairos, chociaż też odnosi się do pewnego okresu, to 
akcent kładzie nie na miarę, lecz na to, co się dzieje, staje, wy-
darza w  „mierzonym” okresie. To rozumienie czasu ułatwia 
badaczowi zwrócenie większej uwagi na samo wydarzenie oraz 
określenie tego, co dotyczy jego przeżywania i doświadczania. 
Stąd przy wprowadzeniu kategorii czasu można mieć na uwa-
dze zarówno czas liczony obiektywnie, np. kalendarzowy; czas 
zakresowy określany subiektywnie (np. w latach, w okresie stu-
diów, po zawarciu małżeństwa, po ukończeniu szkoły, w trakcie 
choroby); czas sytuacyjny (np. w  trakcie wykonywanej pracy, 
będąc za granicą). 

158 F. Ankeramit, Narracja, reprezentacja, doświadczenie. Studia z teorii historio­
grafii, red. E. Domańska, Universitas, Kraków 2004, s. 213. 

159 A. Ziółkowska, Czas, tożsamość i podmiotowość. Wokół wybranych ujęć feno­
menologicznych i hermeneutycznych, w: Aporie czasu, red. P. Orlik, Wydawnictwo 
UAM, Poznań 2011, s. 167–198.



1234. Pedagogika religii jako dyscyplina nauki

	 W analizie proksemicznej duże znaczenie posiada kategoria 
„wartości”. Wartości, podobnie jak kolejna kategoria „oczekiwa-
nia”, zakładają ich wydobycie i opis na podstawie działań akto-
rów analizowanego tekstu źródłowego. Sama kategoria wartości 
wytycza cele, kierunki działania oraz scala wytwory ludzkiego 
działania, które stanowią nie tylko kryterium oceny rozstrzyga-
nia o tym, czy coś jest wartościowe lub niewartościowe. Ponadto 
wskazuje samo dobro identyfikowane z przedmiotem oceny. Za-
daniem tej kategorii jest przenikanie, poruszanie, wywoływanie 
przeżyć i kształtowanie ludzkiej świadomości, a także pobudza-
nie osoby do działania w oparciu o przyjętą hierarchię wartości. 
Na tej drodze badacz ustala i wskazuje wartości etyczne i mo-
ralne, pragmatyczne (przydatne – nieprzydatne), utylitarne (bez 
wartości, tanie, drogie, bezcenne), estetyczne (brzydkie – ładne), 
emocjonalne i  uczuciowe (straszne  – obojętne  – wzruszające), 
egzystencjalne (bezsensowne – sensowne, pesymistyczne – op-
tymistyczne) czy symboliczne, jakie zostają rozpoznane w kon-
tekście relacji zachodzących między aktorami, miejscem(-ami) 
i czasem 160.
	 Ostatnią z  kategorii techniki badań zwanej analizą prokse
miczną jest kategoria „oczekiwania”. Zasadniczo odnosi się ona 
do dwóch znaczeń: oczekiwanie jako „spodziewanie się czegoś 
od kogoś, spodziewanie się po kimś jakiegoś zachowania” oraz 
oczekiwanie jako „nadzieja człowieka, który liczy na pewne po-
wodzenie, opierając się na posiadanych przez siebie obiektyw-
nych przesłankach” 161. Oczekiwania można również rozpatrywać 
w innych znaczeniach: jako pragnienie, chęć posiadania czegoś 
lub pragnienie, aby coś się ziściło 162. Za bliskoznaczne w  od-
niesieniu do tak rozumianych oczekiwań przyjmuje się słowo 
„życzenie”. Uwzględnienie życzeń w identyfikacji tej kategorii 
pozwala poszerzyć rozumienie interpretowanej rzeczywistości. 

160 M.  Łobocki, Wychowanie moralne w  zarysie, Oficyna Wydawnicza „Im-
puls”, Kraków 2002, s. 72.

161 Praktyczny słownik współczesnej polszczyzny, t. 25, red. H. Zgółkowa, Wy-
dawnictwo Kurpisz, Poznań 2000, s. 210. 

162 Praktyczny słownik współczesnej polszczyzny, t. 50, red. H. Zgółkowa, Wy-
dawnictwo Kurpisz, Poznań 2000, s. 322. 



124 Podstawy pedagogiki religii

Zwracając uwagę na treści wpisujące się w tę kategorię, badacz 
jest w stanie odkrywać to, co narratorzy uznają za prawdopo-
dobne, możliwe, godne uwagi, konieczne, przypadkowe. Może 
też nakreślić cele wyznaczane narracji, jak również wskazać 
motywy czy intencje działania badanej osoby. Wreszcie jest 
w  stanie wskazać rozczarowania, zaskoczenia, pytania, jakie 
pojawiają się w tekście. Walorem tej kategorii jest obiektywizo-
wanie rzeczywistości przez odnoszenie jej do aktorów, miejsc, 
czasu i wartości. 
	 W przyporządkowanej wskazanym kategoriom analizie 
ważne jest określenie w każdej z nich encji. Służą one przygo-
towaniu możliwie różnorodnej przestrzeni interpretacji z pozor-
nie przeciwstawnych perspektyw: wewnętrznej i  zewnętrznej, 
obiektywnej i  subiektywnej, badanego i  badacza. Działania te 
odgrywają znaczącą rolę w podejmowanych próbach zrozumie-
nia doświadczenia zarówno narratora, jak i badacza, ponieważ 
obaj opowiadają się za określonymi wartościami czy też wzor-
cami, jak również posiadają własne oczekiwania bądź życzenia. 
Przeprowadzone według podanych zasad analizy i interpretacje 
tekstu umożliwiają sformułowanie implikacji pedagogicznych. 
Dzięki nim łatwiej jest opisać to wszystko, co jest wyjątkowe 
w  doświadczeniu przekazanym i  odkrytym w  analizowanym 
tekście. Zatem im głębsze struktury i  poziomy współistnienia 
poszczególnych encji i  kategorii badacz odkryje, tym lepiej 
zrozumie badane zjawisko. Na tej drodze badacz może sam 
nabywać nowe doświadczenia, a przez ich interpretację zacznie 
tworzyć sieć nowych powiązań i  relacji zachodzących między 
osobami i będącymi w ich zasięgu przedmiotami. W końcu ich 
znajomość może wpływać na korektę dotychczasowych postaw 
i  zachowań, jak też wprowadzać nową jakość w  postrzeganie 
analizowanej rzeczywistości.



5

C E L E  P E D A G O G I K I  R E L I G I I

Pedagogika religii jako nauka praktyczna jest ukierunkowana 
na działanie. Jego kierunek wyznaczają stawiane przed nią cele. 
Mogą one zmierzać do tworzenia teorii pedagogicznej wyrasta-
jącej ze zdobywanej nowej wiedzy o związkach edukacji religij-
nej z wychowaniem społecznym i moralnym albo do tworzenia 
koncepcji pedagogicznej, która stanowić będzie alternatywę dla 
budowanych na innych założeniach koncepcji pedagogicznych. 
W pierwszym przypadku analizie zostaną poddane oddziaływa-
nia pedagogiczne odnoszone do religijnego wymiaru ludzkiego 
życia. W  zakres takich badań włączane są zarówno koncepcje 
pedagogiczne budowane na krytyce religii, jak i  takie, które 
respektują ludzkie relacje z Absolutem będącym fundamentem 
ludzkiej egzystencji. Z kolei w drugim przypadku więcej uwagi 
poświęca się tworzeniu koncepcji wychowania będącej alterna-
tywą dla pedagogiki instrumentalnej czy też pedagogiki kultury 
albo pedagogiki krytycznej. Fundamentem pedagogiki religii 
jest założenie mówiące o tym, że człowiek pozostaje w egzysten-
cjalnej relacji z Bogiem. Założenie to domaga się wyjaśnień i zro-
zumienia istoty tej relacji, jak również integracji życia religijnego 
osoby z  innymi wymiarami jej egzystencji. Zasadność celów 
wyznaczanych pedagogice religii wynika z promowanej przez 



126 Podstawy pedagogiki religii

nią godności osoby, która ma swe odniesienia do zajmowanych 
przez nią postaw moralnych 1. Dzięki postawom moralnym 
osoba jest zdolna do interpretacji otaczającej ją rzeczywistości. 
Z tym przekonaniem refleksji zostaną poddane możliwości osią-
gania nakreślonych przed pedagogiką religii celów. 

5.1. Społeczno-kulturowe uwarunkowania 
pedagogiki religii
W refleksji nad celami badawczymi, jakie stawia się przed peda-
gogiką religii, należy mieć na uwadze uwarunkowania społecz-
no-kulturowe, w  jakich przychodzi je realizować. Jak zauważa 
Dariusz Tułowiecki, charakteryzują je dwie przeciwstawne sobie 
tendencje. Jedną wyrażają procesy antyreligijne, zmierzające do 
usunięcia Boga zarówno z historii, jak też i z ludzkiego umysłu. 
Druga z kolei uświadamia występujący obecnie renesans zainte-
resowania religią 2. Oba nurty wpisują się w zachodzące zmiany 
w procesach edukacyjnych, które są warunkowane czynnikami 
społecznymi, określoną kulturą, w tym także religią. 
	 Pojęcie kultury jest wieloznaczne. Utożsamia się ją z dzieła-
mi wytworzonymi przez człowieka. W dziełach tych człowiek 
wyraża swe myśli i uczucia, posiadaną wiedzę i usprawnienia. 
Słowem, całe swe życie duchowe. 

Kultura ujęta podmiotowo staje się zarazem myślą i  wiedzą 
człowieka, zespołem usprawnień jego intelektu i woli, nabywa-
niem mądrości i postawą kontemplacji, uzyskiwaniem prawości 
oraz ładu uczuć i  emocji, jest szlachetnością duchowego życia 
człowieka 3.

1 A.  Błasiak, Młodzież  – świat wartości, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2002, s. 138.

2 D. Tułowiecki, Bez Boga, Kościoła i zasad?, dz. cyt., s. 27.
3 J. Legięć, Wpływ kultury organizacyjnej na zarządzanie pracą człowieka, „Per-

spektywy Kultury” 2018, nr 2(21), s. 71–72. 



1275. Cele pedagogiki religii

Nie bez znaczenia jest i  to, że stwarza ona warunki do nawią-
zywania międzyludzkich więzi 4. Tak więc kulturę uważa się 
z jednej strony za całokształt materialnego i duchowego dorob-
ku ludzkości, który powstał na skutek jej twórczej aktywności. 
Z  drugiej natomiast za zespół wartości, norm i  zasad obowią-
zujących w życiu społecznym. Oba te ujęcia zasadniczo ukazują 
kulturę w wymiarze horyzontalnym: opisuje ona sposoby życia, 
myślenia, działania oraz formy i  wytwory człowieka. Kulturę 
można też rozpatrywać w wymiarze wertykalnym – „w górę”. 
W ujęciu tym chodzi o zwrócenie uwagi na wytwory człowie-
ka działającego w  sposób rozumny i  wolny celem osiągnięcia 
życiowych celów, które wykraczają poza ludzkie możliwości. 
Ten sposób postrzegania kultury eksponuje jej transcendentny 
wymiar, który wyzwala w osobie pragnienie osiągania w życiu 
czegoś więcej, niż realnie wydaje się być to możliwe. Wynika 
z  tego, że wertykalny ogląd kultury wskazuje człowiekowi jej 
związki z  poznawaniem prawdy i  moralnością (dobrem). To 
z kolei pokazuje, że kultura staje się dla człowieka wyjątkowym 
sposobem rozumienia świata. Uczy też nawiązywania z  nim 
relacji. Możliwość ta nabiera szczególnego znaczenia wówczas, 
kiedy kulturę rozpatrywać się będzie z perspektywy ostateczne-
go przeznaczenia człowieka. W podejmowaniu takiej czynności 
przychodzi człowiekowi z  pomocą korzystająca z  naturalnych 
i  nadnaturalnych źródeł poznania pedagogika religii. Przywo-
łując źródła teologiczne, kreśli przed człowiekiem wizję, w jaki 
sposób może się stawać doskonalszy i  jak rozwijać posiadane 
przymioty swojego ciała i  ducha. Korzystając ze źródeł teolo-
gicznych, ułatwia nabywanie umiejętności respektowania za-
równo autonomii kultury, jak też ukazuje jej zależność od Boga. 
Respektowanie takiego dualizmu jest możliwe dlatego, że kultu-
ra staje się zarówno przedmiotem, jak i „pośrednikiem” zbaw-
czego działania Boga. Na tej też podstawie można powiedzieć, 

4 M. Rembierz, Polskie doświadczenie wielokulturowości w interpretacji Jana Pa­
wła II jako inspiracja dla edukacji międzykulturowej, „Edukacja Międzykulturowa” 
2013, nr 2, s. 60. 



128 Podstawy pedagogiki religii

że religia i oferowane przez nią rozumienie rzeczywistości staje 
się „sercem” i centrum kultury 5.
	 Do ważniejszych właściwości kultury należy tworzenie 
przestrzeni oraz warunków istnienia i  bytowania człowieka 
rozumianego jako istota społeczna. Ważne jest przy tym i to, że 
nie jest ona czymś zamkniętym. Przeciwnie, wpływa na sposób 
ludzkiego myślenia i  patrzenia na świat, przez co umożliwia 
jego własny ogląd (światopogląd). Inną właściwością kultury 
jest wyzwalanie w  osobie chęci tworzenia czegoś nowego. Jej 
walorem jest również i  to, że służy zarówno poszczególnym 
osobom, jak i  większym społecznościom. Wynika z  tego, że 
kultura nie jest odizolowana od wpływów zewnętrznych, takich 
jak uwarunkowania geograficzne i  klimatyczne, polityka czy 
kaprysy historii 6. Co więcej, dzięki temu, że człowiek jest w nią 
zanurzony, uwrażliwia go na konieczność stawania się „bardziej 
człowiekiem” 7. 
	 Tak rozumiana kultura kreśli przed człowiekiem nowe zada-
nia. Ma on pielęgnować zastaną kulturę, a jednocześnie włączać 
się w jej tworzenie na płaszczyźnie materialnej, duchowej, indy-
widualnej i  społecznej 8, gdyż na tej drodze człowiek jako byt 
cielesno-duchowy się rozwija 9. W  ten tok myślenia o  kulturze 
wpisuje się religia, która uczy łączyć to, co niezmienne (chodzi 
o przeznaczenie człowieka), z tym, co w jego życiu podlega zmia-
nie na skutek zmieniających warunków życia 10. Nie bez znacze-
nia dla przebiegu tych procesów jest środowisko, ponieważ jest 
ono nośnikiem informacji dotyczących istnienia człowieka. 

5 J. Perszon, Kulturowe uwarunkowania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. 
Pedagogika religii, dz. cyt., s. 120–121.

6 J.  Legięć, Wpływ kultury organizacyjnej na zarządzanie pracą człowieka, art. 
cyt., s. 71–72. 

7 M.  Rembierz, Polskie doświadczenie wielokulturowości w  interpretacji Jana 
Pawła II jako inspiracja dla edukacji międzykulturowej, art. cyt., s. 60.

8 E. Dubas, Zmieniająca się dorosłość. Od dorosłości konwencjonalnej ku dorosło­
ści subiektywnej, w: Andragogiczne wątki, poszukiwania, fascynacje, red. E. Przybyl-
ska, Wydawnictwo UMK, Toruń 2001, s. 77–87. 

9 Z. Mirek, Tożsamość człowieka w kontekście relacji natura – kultura – sacrum, 
„Horyzonty Wychowania” 2003, t. 2, nr 4, s. 32.

10 J. Bagrowicz, Edukacja religijna współczesnej młodzieży, dz. cyt., s. 11–36.



1295. Cele pedagogiki religii

	 Zazwyczaj środowiskiem nazywany jest zespół warunków, 
w których osoba żyje (bytuje), oraz czynników, które stale lub 
przez dłuższy czas kształtują i  oddziałują na jej osobowość 11. 
Środowisko stanowi swoistą sieć zależności, które łączą osobę 
z otoczeniem i wspólnotami, które ona współtworzy. Jego właś-
ciwością jest oddziaływanie wychowawcze. Mówi się o  nim 
jako „środowisku wychowawczym”. Termin ten nie jest jednak 
jednoznacznie rozumiany przez pedagogów 12. Tak na przykład 
Józef Pieter 13 wyróżnia pierwotne środowisko wychowaw-
cze i  środowisko instytucjonalne. W  podobnym duchu dzieli 
środowiska Wolfgang Brezinka, nazywając je państwowymi 
i niepaństwowymi 14. Z kolei w klasyfikacji podawanej przez Ste-
fana Kunowskiego 15 występują „środowisko instytucjonalne” 
oraz „środowisko pedagogiczne”. Tworzą je rodzina, ośrodki 
wychowawczo-dydaktyczne, jak szkoła, nauczyciel, bądź inne 
instytucje nastawione na taką działalność, w  tym wspólnoty 
wyznaniowe. Wprawdzie siła oddziaływania środowiska wy-
chowawczego na różnych etapach rozwoju osoby jest zróżni-
cowana, czy nawet w pewnym momencie traci swą nadrzędną 
rolę, to jednak tylko w  sporadycznych przypadkach można 
kwestionować jego niepodważalną rolę wychowawczą 16. 
	 Charakterystycznym rysem każdej z  wyróżnianych klasy-
fikacji środowiska wychowawczego jest przyznawanie stałego 
miejsca rodzinie, powszechnie uważanej za pierwsze i najtrwal-
sze miejsce oddziaływań wychowawczych. Występuje w  niej 
układ powtarzających się, względnie stałych sytuacji, do których 

11 R. Wroczyński, Pedagogika społeczna, Państwowe Wydawnictwo Nauko-
we, Warszawa 1979, s. 258.

12 S. Kunowski, Podstawy współczesnej pedagogiki, dz. cyt., s. 230.
13 J. Pieter, Środowisko wychowawcze, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 

Katowice 1972, s. 86.
14 W. Brezinka, Wychowanie i pedagogika, dz. cyt., s. 100.
15 S. Kunowski, Podstawy współczesnej pedagogiki, dz. cyt., s. 229–230.
16 M. Braun-Gałkowska, Środowisko wychowawcze: dom, szkoła, grupa rówieś­

nicza, parafia, w: Katecheza w szkole, red. J. Krucina, Wydawnictwo Wrocławskiej 
Księgarni Archidiecezjalnej, Wrocław 1992, s.  57; S.  Wielgus, Rodzina wobec 
współczesnych zagrożeń, w:  Rodzina: źródło życia i  szkoła miłości, red. D.  Biela, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2001, s. 16.



130 Podstawy pedagogiki religii

jej członkowie starają się przystosować. Ona też w  łączności 
z  innymi środowiskami udziela wychowankowi wsparcia na-
tury psychiczno-społeczno-kulturowej 17. Środowisko rodzinne 
odznacza się wewnętrznymi właściwościami, które powodują, 
że samo wspomaganie osoby nie nabiera znamion konsumen-
ckich, ale kreatywnych 18. Ponadto rodzina uzdalnia osobę do 
postrzegania obok siebie innych osób, którym może udzielać 
bezinteresownej pomocy w  imię wspólnie osiąganego dobra 19. 
Ten szczególny walor rodziny wynika z tego, że w niej osoba nie 
tylko może się rozwijać, ale też zaspokajać swoje potrzeby biolo-
giczne, psychiczne (poczucie bliskości, bezpieczeństwa, miłości 
itp.), duchowe czy też materialne. W niej uczy się poznawania 
otaczającego ją świata; w niej też poznaje obowiązujący system 
wartości, norm i  obyczajów. Można zatem przyjąć, że rodzina 
posiada kluczową rolę w  życiu każdego człowieka. Jest rze-
czywistością zastaną, grupą odniesienia, bez względu na czas, 
w jakim danej osobie przyszło żyć 20.
	 Z kolei walorem szkolnego środowiska wychowawczego 
jest to, że swą działalnością edukacyjną podejmuje różne formy 
inicjatyw społecznych, które stwarzają warunki do socjalizacji, 
a  w  dalszej kolejności do osiągania coraz większej życiowej 
niezależności i samodzielności 21. Szkoła pomaga też w uświada-
mianiu sobie własnej aktywności i nabywaniu umiejętności ko-
munikowania się z większymi społecznościami. W końcu wraz 
ze środowiskiem rodzinnym uczy przyjmować za własny okre-
ślony system wartości. Z  tych powodów środowiska rodzinne 

17 M. Przetacznikowa, Podstawy rozwoju psychicznego dzieci i młodzieży, Pań-
stwowe Zakłady Wydawnictw Szkolnych, Warszawa 1973, s. 137. 

18 M.  Szymańska, Z.  Marek, A.  Walulik, Religious Upbringing in Family, 
„Central European Journal of Educational Research” 2020, t. 2, nr 2, s. 17–26.

19 A.M. de Tchorzewski, Miłość, nadzieja, odpowiedzialność – warunkiem więzi 
w rodzinie, w: Dziecko, rodzina, wychowanie. Wybrane konteksty, red. J. Karbowni-
czek, Akademia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2015, s. 32. 

20 T.  Olearczyk, Rodzina między starym a  nowym paradygmatem, Verbum, 
Ružomberok 2013, s. 13–14.

21 K. Ablewicz, Człowiek jako metodologiczny problem pedagogiki, „Horyzonty 
Wychowania” 2002, t. 1, nr 1, s. 87; H. Berner, Współczesne kierunki pedagogiczne, 
w: Pedagogika, t. 1: Podstawy nauk o wychowaniu, dz. cyt., s. 260.



1315. Cele pedagogiki religii

i  szkolne zajmują ważne miejsce pośród instytucji i  placówek 
zajmujących się zorganizowaną działalnością oświatowo-wy-
chowawczą 22. Tym samym każde z tych środowisk wychowaw-
czych we właściwy sobie sposób przygotowuje i  wprowadza 
osobę w życie większych grup społecznych 23. 
	 Znaczącym środowiskiem wychowawczym jest też społecz-
ność wyznaniowa (religijna), która ze swej natury zmierza do 
tworzenia wspólnoty osób. Jest ona wkomponowana w skom-
plikowaną siatkę struktur i grup społecznych, z którymi prze-
żywa sukcesy i porażki swoich członków. To z kolei pokazuje, 
że wspólnoty religijne (kościelne) nie żyją dla siebie, ale dla 
innych, dla świata. Są do niego skierowane. Właściwością tego 
środowiska (wspólnoty religijnej) jest zdolność do udzielania 
osobie pomocy w  zrozumieniu, że nie żyje ona wyłącznie dla 
siebie, lecz dla innych, w tym także dla Boga. Wspólnota poucza 
również, jak w  codziennym życiu zdobywać się na gesty bez-
interesowności i  altruizmu. Ważne jest też i  to, że społeczność 
religijna towarzyszy osobie w  rozwoju życia religijnego i  spo-
łecznego. O  żywotności tego środowiska rozstrzygają relacje 
zachodzące między poszczególnymi jego członkami 24. One też 
wpływają na formułowane poglądy i zajmowane postawy, stając 
się miejscem konfrontacji ludzkich przekonań i doświadczeń 25. 
Ponadto nawiązywane za pośrednictwem wspólnoty religijnej re-
lacje społeczne umożliwiają nabycie umiejętności weryfikowania 

22 C. Kupisiewicz, Podstawy dydaktyki ogólnej, Polska Oficyna Wydawnicza 
„BGW”, Warszawa 1994, s. 255; W. Okoń, Rzecz o edukacji nauczycieli, Wydawni-
ctwa Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 1991, s. 16–23; W.E. Papis, Wychowanie 
w szkole jako pomoc wychowania rodzinnego, w: XVIII Międzynarodowy Kongres Ro­
dziny, red. A. Czarnocki, Fundacja Rodzina Nadzieją Jutra, Katolicka Agencja 
Informacyjna, Warszawa 1994, s. 505.

23 L. Kocik, Wzory małżeństwa i rodziny, Krakowskie Towarzystwo Edukacyj-
ne, Kraków 2002, s. 219.

24 M. Przetacznik, H. Spionek, Psychologia rozwojowa dzieci i młodzieży, Pań-
stwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1975, s.  133–135; T. Rostowska, 
System wartości rodziców i  dzieci, w:  Rodzina: źródło życia i  szkoła miłości, red. 
D. Biela, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2001, s. 217‑229.

25 J. Charytański, W kręgu zadań i treści katechezy, Wydawnictwo WAM, Kra-
ków 1992, s. 220–222; H.-J. Fraas, Religia w procesie rozwoju osobowego dziecka, 
„Horyzonty Wiary” 1995, t. 6, nr 2 s. 51.



132 Podstawy pedagogiki religii

własnych postaw i zachowań z normami obowiązującymi w ży-
ciu społecznym 26. Tak więc środowisko wychowawcze we 
właściwy sobie sposób uczy człowieka odpowiedzialności za 
siebie oraz za inne osoby, rozumianej jako trwała obecność przy 
drugim człowieku 27. 
	 Skuteczność tej troski o drugiego człowieka, którą inspiruje 
pedagogika religii, zależna jest też od radzenia sobie z  aktu-
alnymi uwarunkowaniami społeczno-kulturowymi, w  jakich 
przychodzi mu żyć. Chodzi przede wszystkim o  liczenie się 
z przemianami zachodzącymi w życiu społecznym, które w du-
żej mierze są inspirowane przez nowe trendy natury społeczno-
-ekonomiczno-kulturowej. Ich korzenie tkwią w  myśleniu 
ludzi doby modernizmu (nowoczesności) i  postmodernizmu 
(ponowoczesności) 28. Przez modernizm najczęściej rozumia-
no racjonalizm, sekularyzm, empiryzm i humanizm, a więc to 
wszystko, co charakterystyczne było dla licznych nurtów filozo-
ficznych występujących w XVIII–XX wieku 29. W opinii Lucjana 
Kocika modernizm promował indywidualizm, globalizację, 
interesowność, masowość, kult nowości, dorywczość pracy, 
konsumpcjonizm, kontraktową intymność, idee demokracji 
elitarnej i fetysz informacji 30. W duchu tego nurtu proponowa-
no też wprowadzanie zmian w  myśleniu aksjologicznym oraz 
zmianę stylów i  sposobów życia. Potrzebę taką uzasadniano 
zmianami, jakie zachodziły w życiu społecznym wraz z rozwo-
jem nowych technologii, które zwiększały możliwości swobod-
nego wypowiadania się i głoszenia poglądów o przekraczaniu 
granic terytorialnych i  czasowych. Następstwem tego było 

26 E.B.  Hurlock, Rozwój dziecka, przeł. B.  Hornowski, K.  Lewandowska, 
B. Rosemann, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1985, s. 448.

27 A.M. de Tchorzewski, Miłość, nadzieja, odpowiedzialność, w: Dziecko, rodzi­
na, wychowanie, dz. cyt., s. 32; J. Mariański, Rodzina wobec wartości: rozpad czy 
transformacja?, w:  Rodzina: źródło życia i  szkoła miłości, red. D.  Kornas-Biela, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2000, s. 88; Z. Marek, Wychować do wiary, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 1996, s. 29.

28 Z. Marek, Pedagogika towarzyszenia, dz. cyt., s. 116–122.
29 S. Wielgus, Postmodernizm, „Keryks” 2008, t. 7, s. 35.
30 L. Kocik, Rodzina w obliczu wartości i wzorów życia ponowoczesnego świata, 

dz. cyt., s. 106–107.



1335. Cele pedagogiki religii

wylansowanie modelu człowieka wyzwolonego od wszelkich 
zasad i ograniczeń, co spowodowało instrumentalizację rozumu 
oraz zanikanie z pola widzenia moralnych aspektów ludzkiego 
działania. W rzeczywistości absolutna wiara w wielkość i zdol-
ności poznawcze ludzkiego rozumu okazały się błędne 31. Nie 
dziwi więc, że dalej poszukiwano „właściwych” i skutecznych 
recept zapewniających człowiekowi osiąganie dobrobytu. Po-
szukiwania te powiązano z kolejnym nurtem nazwanym „post-
modernizmem”, który w  dużej mierze nawiązuje do filozofii 
nietzscheańskiej. Samo pojęcie postmodernizmu wprowadził do 
literatury Rudolf Pannwitz w  1917 roku 32. Termin ten wpisuje 
się w czas gwałtownych przemian, niepewności, swego rodzaju 
„nienadążania” za tym, co się dzieje w życiu osobistym, społecz-
nym, globalnym. To czas doświadczania nowych wydarzeń lub 
„starych” w nowych kontekstach 33. 
	 Przy opisie tendencji promowanych przez postmodernizm 
charakterystyczne jest to, że dotychczas nie wypracowano jed-
nolitej definicji postmodernizmu. Lucjan Kocik definiuje go jako 

zbiór możliwości, sytuacji, wzorów zachowania i wartości, któ-
re rozwinęły się w  drugiej połowie XX wieku, wprowadzając 
poważne zmiany w dotychczasowym funkcjonowaniu różnych 
kategorii struktury społecznej i  systemu aksjonormatywnego 
w skali całego globu 34. 

Dlatego też żadne 

określenie ponowoczesności nie jest pojęciem satysfakcjonu-
jącym wszystkich zajmujących się współczesnymi przemia-
nami ogólnospołecznymi. Problem głównie polega na tym, że 

31 J. Morbitzer, Postmodernistyczne konteksty Internetu, www.up.krakow.pl/
ktime/ref2005/morbitz1.pdf [dostęp: 23.05.2021].

32 S. Wielgus, Postmodernizm, art. cyt., s. 36. Z kolei Andrzej Szahaj podaje, 
że terminu tego użył po raz pierwszy Federico de Onis w 1934 r. Zob. A. Szahaj, 
Postmodernizm, w: Słownik społeczny, dz. cyt., s. 935.

33 A. Walulik, Edukacyjne wspomaganie dorosłych w refleksji nad życiem, dz. cyt., 
s. 114.

34 L. Kocik, Rodzina w obliczu wartości i wzorów życia ponowoczesnego świata, 
dz. cyt., s. 99–100.



134 Podstawy pedagogiki religii

przedrostek „post-„ w tym przypadku oznacza „inny niż do tej 
pory”, przebiegający według innych zasad, reguł i wzorów 35.

W powiązaniu z  tymi wyjaśnieniami Stanisław Wielgus za-
uważył, że sam termin ponowoczesność mieści w sobie szereg 
poglądów, kierunków i ujęć nie zawsze spójnych, synkretycznie 
pozbieranych, czasem nawet sprzecznych ze sobą. Z  tych racji 
terminu tego nie można rozpatrywać bez powiązania z  termi-
nem „moderna”, czyli „nowożytność”, ponieważ nie wiadomo 
dokładnie, czym ona jest 36. O  ile bowiem przedstawiciele mo-
dernizmu przypisywali rozumowi wręcz nieograniczone moż-
liwości poznawcze w przenoszeniu wniosków formułowanych 
przez nauki przyrodnicze na grunt nauk humanistycznych, 
szczególnie socjologii i pedagogiki, o tyle przedstawiciele post-
modernizmu dopuszczają różnorodność i wielość idei gwarantu-
jących człowiekowi skuteczniejsze funkcjonowanie w świecie 37. 
Co więcej, postmodernizm w swym skrajnym ujęciu jawi się jako 
nurt negatywny, pesymistyczny, wręcz nihilistyczny, bez wizji 
przyszłości. Wyraża niewiarę w to, że można na czymś oprzeć 
tworzenie kultury i stanowi swoisty rodzaj laickiego millenary-
zmu bądź katastrofizmu, które wyrastają z przeświadczenia, że 
ludzkość znalazła się w czasach ostatecznych 38.
	 Postmodernizm zazwyczaj łączony jest ponowoczesnością 
rozumianą jako odrębna epoka w dziejach kultury. Wprawdzie 
pojęcie to należy do świata antropologii, metafizyki i teorii po-
znania, to jednak jego przesłanie pojawia się także w języku po-
tocznym. Wyraża przekonanie wielu osób o tym, że głoszą one 
własne idee, odnoszące się do szeroko rozumianego modelu kul-
tury, który opisywany jest w literaturze, muzyce, filmie, a nawet 
w architekturze czy innych dziedzinach potocznie określanych 
mianem sztuki. Ta wielość dziedzin, w  jakich posługujemy się 

35 Tamże, s. 93.
36 S. Wielgus, Postmodernizm, art. cyt., s. 35.
37 J.  Horowski, Paedagogia perennis w  dobie postmodernizmu. Wychowawcze 

koncepcje o. Jacka Woronieckiego a kultura przełomu XX i XXI wieku, Europejskie 
Centrum Edukacji, Toruń 2007, s. 56.

38 A. Bronk, Krajobraz postmodernistyczny, „Ethos” 1996, t. 33–34, nr 1–2, s. 93.



1355. Cele pedagogiki religii

tym pojęciem i konsekwentnie wielość nadawanych mu znaczeń 
i interpretacji, wręcz uniemożliwiają jednoznaczne zdefiniowa-
nie go 39. Henryk Kiereś definiuje postmodernizm jako 

ruch myślowy, który jest odczytywany jako znak załamywania 
się towarzyszącej nam od Renesansu, a sformułowanej w Oświe-
ceniu ideologii nowoczesności. Współrzędne modernizmu to: 
antropocentryzm, wolność, tolerancja, postęp, scjentyzm i kon-
sumpcjonizm; w ich realizacji upatrywano panaceum na biedy 
ludzkie 40.

Ta wielość znaczeniowa pojęcia postmodernizmu bierze się 
stąd, że mamy do czynienia z  „nurtem zwieńczającym histo-
rycznie i rzeczowo dorobek filozofii, a nawet transformującym 
ją w postfilozofię” 41. Nurt ten koncentruje się na poszukiwaniu 
alternatyw dla dotychczasowego porządku oraz nowych sposo-
bów odczytywania świata i ludzkich dzieł. Uważa się go za etap 
w rozwoju kultury, filozofii europejskiej oraz życia społecznego 
i politycznego. 
	 Według Waltera Kaspera termin postmodernizm zrobił ka-
rierę wraz z użyciem go w powiązaniu z północnoamerykańską 
debatą nad literaturą, architekturą i sztuką. Przyglądając się tej 
dyskusji, zauważa Kasper, natrafiamy na zasadniczy motyw 
przyjmowania pojęcia postmodernizmu. Jest nim akceptowanie 
kierunku pluralizmu wielorakich sposobów życia, języków, mo-
deli tłumaczenia, metod 42. Motyw ten przenika także socjologicz-
ną debatę i wyraża się w przyjmowanych systemach wartości, 
racjonalności czy też społecznej orientacji. Dostrzegane w  tej 
materii niedobory doprowadziły do krytyki oświeceniowego 
racjonalizmu uznawanego za główne źródło erozji współczesnej 

39 J.  Filipkowski, Postmodernizm, w:  Encyklopedia katolicka, t.  16, dz. cyt., 
kol. 73.

40 H. Kiereś, Kto się boi postmodernizmu – kto wiąże z nim nadzieję, w: U źródeł 
tożsamości kultury europejskiej, red. T. Rakowski, Fundacja Lubelska Szkoła Filo-
zofii Chrześcijańskiej, Lublin 1994, s. 49. 

41 H.  Kiereś, Postmodernizm, www.ptta.pl/pef/pdf/p/postmodernizm.pdf 
[dostęp: 6.07.2021].

42 W.  Kasper, Die Kirche angesichts der Herausforderungen der Postmoderne, 
„Stimmen der Zeit” 1997, nr 215, s. 651.



136 Podstawy pedagogiki religii

kultury. Erozja ta staje się widoczna w dominacji konsumpcyj-
nego, stechnicyzowanego i  zunifikowanego stylu życia, który 
wyrasta ze świadomości załamania się ideologii nowoczesności 
i  charakterystycznej dla niej wiary w  nieuchronność postępu 
oraz możliwość racjonalnego poznania i uporządkowania świa-
ta. Dlatego efektem zachodzących zmian ma być zastąpienie 
dotychczasowej cywilizacji nową, całkowicie odmienną, o której 
mają świadczyć następujące zjawiska:

1. Odejście od paradygmatu produkcji na rzecz paradygma-
tu konsumpcji.

2. Wzrost zróżnicowania stylu życia, czy też pluralizm prze-
konań i światopoglądów.

3. Estetyzacja życia, to znaczy gotowość traktowania własne-
go życia jako obszaru eksperymentu i autokreacji.

4. Tolerancja dla odmienności.
5. Wielokulturowość w  znaczeniu ideologii nawołującej do 

pielęgnacji odmienności, waloryzacja różnic kulturowych.
6. Dominacja mediów i kreowana przez nie wizja świata.
7. Niespójność wewnętrzna kultury 43.

	 Mimo prób określenia swej odmienności, postmodernizm 
jednak nie zrywa całkowicie z wartościami epoki nowoczesnej. 
Wolność wyboru, różnorodność, możliwość głoszenia kryty-
ki cechowały nowoczesność i  pozostały w  ponowoczesności. 
Ponowoczesność stoi jednak w  opozycji wobec typowego dla 
nowoczesności ideału zunifikowanej i  zestandaryzowanej 
kultury, uważanej za wspólny wytwór wszystkich jednostek 
gatunku ludzkiego. Dlatego też w  miejsce nowoczesnych 
tendencji dążenia do budowania jednolitej tożsamości zostaje 
wprowadzone pojęcie idei nieredukowalnych różnic, zaintereso-
wań, przekonań oraz wartości wpisujących się w tło stosunków 
międzyludzkich. W  opisie rzeczywistości społecznej wskazuje 
się na jaskrawy brak jednolitej wizji świata oraz na rozpad tak 
zwanych „wielkich narracji”, które miały potwierdzać istnienie 
obiektywnych zasad i wartości. Miały one nadawać sens i kieru-
nek rozwojowi historycznemu świata i człowieka. Ich głównym 

43 A. Szahaj, Postmodernizm, w: Słownik społeczny, dz. cyt., s. 936–937.



1375. Cele pedagogiki religii

przesłaniem było dążenie do tego, by żyć nadrzędną ideą, która 
może się domagać od osoby nawet dużego poświęcenia. Taką 
ideą może być Człowiek, Rozum, Postęp, Szczęście, Pokój czy 
cokolwiek innego. Zakładano przy tym, że poglądy na sprawy 
dotyczące ludzkiego życia narzucać będzie elita intelektualna. 
To ona będzie tworzyć określony język obejmujący całą kulturę. 
Wynika z tego, że w modernizmie chodziło o usankcjonowanie 
jednej (wielkiej) idei, która miała porządkować poszczególne za-
kresy ludzkiego życia, a także określać sposoby funkcjonowania 
człowieka w  świecie. W  takim przekonaniu na przełomie XIX 
i XX wypromowano „wielką narrację” o nadrzędności ludzkiego 
rozumu, czego konsekwencją stało się odrzucenie wiary w trans-
cendencję i Absolut. Natomiast wiara w nadrzędność ludzkiego 
rozumu zdawała się budzić przekonanie, że to on doprowadzi 
człowieka do poznania ostatecznej prawdy o  otaczającym go 
świecie 44. 
	 W odróżnieniu od myślenia kategoriami wielkich narracji post-
moderniści twierdzili, że nie zostały spełnione postulaty zawarte 
w „wielkich narracjach” i ich czas minął. W zamian proponowali 
wprowadzenie tak zwanych „małych narracji”. W odróżnieniu 
od wielkich narracji dopuszczają one różnorodność i  wielość 
idei 45. Konsekwencją takiego myślenia jest odrzucenie moderni-
stycznego twierdzenia o  istnieniu jednej, uniwersalnej prawdy 
objaśniającej rzeczywistość świata. W zamian postulowano pra-
wo każdego człowieka do posiadania własnych poglądów, włas-
nego sposobu na życie, którego nikt nie ma prawa kwestionować 
i zabierać. Słowem, człowiek ma prawo do wszystkiego tworząc 
tak zwane „małe narracje”. Mają one zagwarantować człowieko-
wi właściwe funkcjonowanie w świecie. Z tych powodów jaka-
kolwiek próba oceny rzeczywistości zostaje postrzegana przez 
postmodernistów za niesprawiedliwą i krzywdzącą, bo odbywa 
się świetle zasad innej, niezależnej oceny 46. Powodów dla tego 

44 M.  Kremiec, Nowa Wieża Babel  – postmodernizm według Lyotarda, http://
www.racjonalista.pl/kk.php/s,4468 [dostęp: 26.05.2021].

45 A. Walulik, Moderacyjne i synergiczne kształtowanie dorosłości, dz. cyt., s. 176.
46 M. Kremiec, Nowa Wieża Babel – postmodernizm według Lyotarda, art. cyt.



138 Podstawy pedagogiki religii

rodzaju twierdzeń dostarczyła historia z  takimi wydarzenia-
mi, jak II wojna światowa, której symbolem stał się Auschwitz. 
W ten nurt myślenia wpisują się też twierdzenia, że przyczyną 
totalitaryzmów XX wieku stały się właśnie „wielkie narracje”. 
W konsekwencji pojawiły się postulaty wprowadzenia „małych 
narracji”, które miały zagwarantować właściwe funkcjonowanie 
człowieka w  świecie. Narracje te w  odróżnieniu od „wielkich 
narracji” dopuszczały różnorodność i wielość idei, czego następ-
stwem było odrzucenie jednej, uniwersalnej prawdy o istniejącej 
rzeczywistości. 
	 Można przyjąć, że oba systemy myślenia (modernizm i post-
modernizm) w  sposób zasadniczy odróżniało przekonanie, że 
„małych narracji” nie można, nie powinno się oceniać ze wzglę-
du na brak właściwego kryterium do ich oceny. Dlatego podej-
mowanie takich prób uważane jest za niesprawiedliwe i krzyw-
dzące, bo odbywa się świetle zasad innej, niezależnej oceny 47. 
Promowaną przez postmodernizm rzeczywistość wyraża sufiks 
„-izm” obecny w  określeniach: relatywizm, konsumpcjonizm, 
konformizm itp. Wprawdzie określenia te sugerują rzeczywi-
stość abstrakcyjną, to jednak faktycznie wyrażają realne odnie-
sienia do spraw codziennego życia człowieka 48. Ich założeniem 
jest zagłuszanie w  człowieku świadomości powszechnej obo-
wiązywalności reguł norm życia społecznego. To zaś wywołuje 
przekonanie, że reguły i  normy życia społecznego obowiązują 
„tylko” pod pewnymi warunkami. To z kolei oznacza, że każdą 
obowiązującą człowieka regułę relatywizuje jego osobista sytu-
acja. Tym samym każda norma moralna opatrzona jest klauzulą 
określającą warunki czy granice swojej stosowalności. W  kon-
sekwencji takim poglądom towarzyszyło lansowanie modelu 
człowieka wyzwolonego od obowiązywalności wszelkich zasad 
i ograniczeń, co zaczęło prowadzić do zanikania wrażliwości na 
moralne aspekty ludzkiego działania 49.

47 Tamże.
48 A.  Walulik, Edukacyjne wspomaganie dorosłych w  refleksji nad życiem, dz. 

cyt., s. 185–193.
49 J. Morbitzer, Postmodernistyczne konteksty Internetu, www.up.krakow.pl/

ktime/ref2005/morbitz1.pdf [dostęp: 23.05.2021].



1395. Cele pedagogiki religii

	 Wprawdzie trudno jest pogodzić poglądy głoszone przez 
przedstawicieli modernizmu z poglądami postmodernizmu, to 
jednak w  obu nurtach można odnaleźć wspólny element. Jest 
nim negatywne nastawienie do religii. Oba chcą usunąć ją z ży-
cia publicznego, gdyż jest ona indywidualną i prywatną sprawą 
człowieka. Odrzucają też prawo religii do objaśniania i uzasad-
niania obowiązywalności istniejących norm i zasad moralnych, 
ponieważ ingeruje ona w  sprawy sumienia, przez co staje się 
nietolerancyjna. Uważają, że człowiek może być religijny, ale bez 
Boga. Jeśli natomiast ma przyjąć istnienie jakiegoś boga, to nie 
może to być Bóg „żydowski” lub „chrześcijański”. Może to być je-
dynie bóg wyczuwalny intuicyjnie, bóg wyrozumiały, przyjazny 
i akceptujący ludzkie słabości, występki i grzechy. Tym samym 
promowana jest religia „stosowana dla siebie”, to znaczy taka, 
która nie będzie stawiać przed człowiekiem żadnych wymagań, 
nie będzie do niczego zobowiązywać, nie będzie formułować 
żadnych norm moralnych, nie będzie wskazywać na ponoszoną 
przez człowieka odpowiedzialność za własne czyny, nie będzie 
też odwoływać się do żadnych dogmatów wiary, wreszcie nie 
będzie przywoływać żadnych instytucji i autorytetów 50. W tych 
opisach daje się zauważyć pewien intelektualny „bałagan”. Jego 
przyczyn można się doszukiwać w sposobie myślenia, którego 
właściwością jest dowolność w tworzeniu codzienności, a także 
dążenie do zaspokajania odczuwanych potrzeb i do zdobywania 
nowych doznań. Ten sposób myślenia podważa też istnienie ja-
kichkolwiek autorytetów oraz dewaluuje ich wartość 51. 
	 Przyczyn negatywnego nastawienia do religii przedstawicieli 
modernizmu i  postmodernizmu należy doszukiwać w  ignoro-
waniu przez nich podstawowych zasad określających funkcjo-
nowanie człowieka, a  także subiektywne ich interpretowanie 
i  stosowanie według własnych egoistycznych interesów. Nie-
chęć czy nawet sprzeciw wobec religii bierze się też i z tego, że 
przypisywane jest jej nie tylko dominujące znaczenie, ale także 
szczególnie duży zakres kompetencji. Z  tych powodów każda 

50 S. Wielgus, Postmodernizm, art. cyt., s. 44–49.
51 W. Brezinka, Wychowywać dzisiaj, dz. cyt., s. 13.



140 Podstawy pedagogiki religii

religia, która zamierza prowadzić człowieka ku „górze”, ku 
doskonałości, będzie odrzucana, bo stawia przed człowiekiem 
trud zmagania się z  własnymi słabościami i  ograniczeniami 52. 
Co więcej, promowanie takich poglądów grozi człowiekowi 
wewnętrzną pustką, która będzie efektem utraty kontaktu z tra-
dycją i  historią. W  następstwie zostaje wprowadzona w  życie 
społeczno-kulturowe wielość zasad relatywizujących wartości, 
normy, wzorce zachowań i wskazania etyczno-moralne 53. Jeszcze 
innym powodem odrzucania religii są uproszczone, a niekiedy 
fałszywe informacje o jej przesłaniu kierowanym do człowieka. 
	 Biorąc pod uwagę fakt, że postmodernizm wylansował model 
człowieka wyzwolonego od wszelkich zasad i ograniczeń, czego 
skutkiem jest zanikanie z  pola widzenia moralnych aspektów 
ludzkiego działania, jak też instrumentalizacja rozumu, przed 
pedagogiką religii staje zadanie prowadzenia rzetelnej i  uczci-
wej refleksji nad merytorycznymi funkcjami religii 54. Wraz 
z tymi działaniami ma ona wspomagać osobę w myśleniu i ko-
rzystaniu z wiedzy czerpanej zarówno z poznania naturalnego, 
jak i  nadnaturalnego, po to, by umieć organizować swe życie 
w oparciu o aksjologię religijną. Ma też uświadamiać człowie-
kowi, że w swych wysiłkach nie jest pozostawiony sobie same-
mu. W trudzie samorealizacji (osiąganie celów doczesnych), jak 
i  w  dążeniach do realizacji pełni swego człowieczeństwa (cele 
nadprzyrodzone) z realną pomocą przychodzi mu sam Bóg. 
	 Religie (zwłaszcza chrześcijaństwo), mając na uwadze stojące 
przed człowiekiem zagrożenia, jakie niesie z  sobą postmoder-
nizm, wspierają rozwój kultury duchowej refleksją teologiczną, 
czym zmierzają do prowadzenia osoby „wzwyż” i  uczenia jej 

52 A.  Nossol, Wychowanie religijne jako wyzwanie dla współczesnej Europy, 
w: Wychowanie religijne u progu trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, red. R. Cha-
łupniak, J.  Kostorz, Wydział Teologiczny Uniwersytetu Opolskiego, Opole 
2001, s. 21.

53 A.  Walulik, Edukacyjne wspomaganie dorosłych w  refleksji nad życiem, dz. 
cyt., s. 185–193.

54 W. Cichosz, Możliwości dialogu wychowania chrześcijańskiego ze współczesną 
edukacją polską, Wydawnictwo Bernardinum, Pelplin 2013, 314–321.



1415. Cele pedagogiki religii

miłości oraz służby drugiemu człowiekowi 55. Istotą tak udziela-
nego wsparcia są działania umacniające w niej przyjmowaną hie-
rarchię wartości i etyczne ideały 56. Na tej drodze staje się realne 
nabywanie pożądanych postaw społecznych oraz podejmowanie 
trudu, by bardziej „być” aniżeli „mieć”. Tego rodzaju inicjatywy 
sprzyjają odnajdywaniu „siebie w  sobie samym”, a  dokładniej 
w  nawiązywaniu kontaktu z  własnym wewnętrznym „ja”. Na 
tej drodze człowiek jest w stanie odkryć źródło swego bezpie-
czeństwa  – Boga. Poczucie to wprowadza w  ludzkie życie ład 
i harmonię we wszystkich jego wymiarach: w pracy, czasie wol-
nym, relacjach z sobą i z innymi osobami oraz szeroko pojętym 
środowiskiem, a także z Bogiem 57.

5.2. Otwieranie na transcendencję
Pedagogika religii dostrzega potrzebę obrony człowieka przed 
utrwalaniem w sobie postaw wynikających z myślenia ponowo-
czesnego. Dlatego odwołuje się do rzeczywistości religijnej, któ-
ra kieruje go ku Transcendencji – Bogu. Za taką potrzebą zdają 
się przemawiać wyniki badań przeprowadzonych w pierwszej 
dekadzie XXI wieku wśród młodzieży w  przedziale  17–18 lat 
wywodzącej się z dziesięciu krajów Europy. Na ich podstawie 
stwierdzono, że u badanych zanika poczucie relacji z osobowym 
Bogiem. Jest to szczególnie widoczne wśród młodzieży z Europy 
Zachodniej, gdzie do związków z osobowym Bogiem przyznaje 
się około 30% badanych. Nieco inaczej sytuacja wygląda wśród 
młodzieży Europy Środkowej i Wschodniej, gdzie 80% badanych 

55 A.  Nossol, Wychowanie religijne jako wyzwanie dla współczesnej Europy, 
w: Wychowanie religijne u progu trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, dz. cyt., s. 21.

56 J.  Mariański, Moralność w  procesie przemian. Szkice socjologiczne, Instytut 
Wydawniczy Pax, Warszawa 1990, s. 403; W. Zuziak, Aksjologia Louisa Lavelle’a 
wobec ponowoczesnego kryzysu wartości, dz. cyt., s. 132.

57 Z. Kulesz, Głębia i integralność. Inspiracje pedagogiczne Anselma Grüna, Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego, Olsztyn 2018, s. 23.



142 Podstawy pedagogiki religii

uznaje takie związki 58. Znamienne jest przy tym to, że 70% ba-
danych na pytanie o  to, czy przyjmują istnienie nadnaturalnej 
siły, istoty mającej wpływ na losy człowieka, odpowiedziało 
pozytywnie. Można zatem twierdzić, że w  człowieku istnieje 
głębokie przekonanie o własnej ograniczoności oraz pragnienie 
wyzwolenia się z niej. Co więcej, badania zdają się potwierdzać 
ludzkie przeświadczenie o  istnieniu zewnętrznej siły, która 
może tego dokonać. Człowiek staje zatem przed pytaniami o to, 
kto posiada moc wyzwalania go z istniejących ograniczeń? Kto 
to jest? Jak taką pomoc uzyskać? Na tak postawione pytania choć 
po części usiłuje odpowiadać pedagogika religii, która zmierza 
do ułatwiania człowiekowi otwierania się na transcendencję. 
	 Termin transcendencja najczęściej odnoszony jest do bezoso-
bowej siły albo do bóstwa, bliżej nieokreślonego boga, ale też do 
osobowego Boga, jak to ma miejsce w chrześcijaństwie. Określe-
nie to wywodzi się z kultury rzymsko-hellenistycznej. Z biegiem 
czasu zostało ono zaadaptowane przez kulturę chrześcijańską. 
Wywodzi się ono łacińskich słów: transcendere, co oznacza prze-
kraczać, oraz transcendens  – osoba, która coś przekracza. Oba 
znaczenia mówią o tym, że pojęcie transcendencji odnosi się do 
czegoś, co istnieje na zewnątrz, poza (ponad) czymś. W szcze-
gólności dotyczy ono przedmiotu poznania, który istnieje poza 
umysłem poznającym, bądź bytu absolutnego, który egzystuje 
poza rzeczywistością poznającego. Można mówić, że jeśli coś jest 
transcendentne, to znaczy, że wymyka się zwykłemu ludzkiemu 
doświadczeniu; wykracza poza zasięg ludzkiego poznania za 
pomocą zmysłów; sprzyja rozwijaniu zdolności odkrywania rze-
czywistości, która odnosi się zarówno do bytu realnego, jak też 
możliwego (istnienie, jedność, wyrażalność, prawda) albo jakie-
goś dążenia (bycia dobrym, osiągnięcia dobra) itp. Posługiwanie 
się określeniem transcendencja zakłada proces przekraczania 

58 W. Pasierbek, U. Riegel, H.-G. Ziebertz, Poland: Religious Individualisation 
among Youth, w: God, Youth in Europe II: An International Empirical Study about 
Religiosity, red. H.-G. Ziebertz, W.K. Kay, LIT Verlag, Münster 2006, s. 104–116; 
J. Mariański, Doświadczenie religijne, w: Leksykon socjologii religii. Zjawiska, bada­
nia, teorie, red. J. Mariański M. Libiszowska-Żółtkowska, Verbinum, Warszawa 
2004, s. 84–88.



1435. Cele pedagogiki religii

porządku cielesnego, przekraczanie granic, wychodzenie poza 
rzeczywistość świata empirycznego i poza naturalne bytowanie 
człowieka.
	 Opis procesu przekraczania ludzkiej ograniczoności ujmowa-
ny jest zarówno w  aspekcie filozoficznym, jak i  teologicznym. 
W  filozofii w  jego objaśnianiu zwraca się uwagę na ludzkie 
odkrywanie i dążenie do absolutu: tego, co absolutne, duchowe 
i inteligibilne, co ma swe odniesienie do bytu i co jest racjonalne, 
logiczne oraz objęte poznaniem. Ten tok rozumowania spopula-
ryzował w swoim myśleniu filozoficznym Immanuel Kant. Jak 
zauważa Katarzyna Wrońska, dla niego termin ten oznaczał 

status tego, co znajduje się poza lub ponad badaną dziedziną, 
danymi bytami i co posiada różną od nich naturę, a więc np. Bóg 
wobec świata i świadomości (ujęcie metafizyczne) 59.

Po drugie, określenie transcendencja wskazuje na wszystko to, co 
jest zewnętrzne wobec aktu świadomości lub poznającego pod-
miotu, co wykracza poza świadomość (ujęcie teoriopoznawcze). 
Prócz tych dwóch głównych znaczeń termin transcendentny 

tłumaczy się jeszcze, zgodnie z tradycją kantowską, jako rzeczy-
wistość znajdującą się poza zasięgiem doświadczenia (metafi-
zyczny, noumenalny), a w myśli Heideggera – jako wznoszący 
się ponad poziom, na jakim się znajduje, inaczej – przewyższa-
jący siebie 60.

	 Natomiast w  ujęciu teologii chrześcijańskiej termin ten od-
noszony jest przede wszystkim do Boga i ma wskazać granice 
oddzielające Go od świata stworzonego 61. Świadomość własnej 
ograniczoności inspiruje człowieka do szukania w sacrum kogoś, 
kto może go ocalić przed pojawiającymi się w codziennym życiu 
zagrożeniami. Ludzkie pragnienia i dążenia do bezpieczeństwa 

59 K.  Wrońska, Człowiek w  doświadczeniu wielowymiarowej transcendencji, 
w: Antropologiczna pedagogika ogólna, red. M. Nowak, P. Magier, I. Szewczak, 
Wydawnictwo KUL, Gaudium, Lublin 2010, s. 176.

60 Tamże.
61 K.  Kałuża, Transcendencja, w:  Encyklopedia katolicka, t.  19, dz. cyt., 

kol. 975–978.



144 Podstawy pedagogiki religii

zawierają w sobie niejednokrotnie nawet nieuświadomione prag-
nienie Boga, który sam w  sobie jest jedynym Dobrem, jakiego 
człowiek pragnie 62. W tych kontekstach transcendencja oznacza 
inność – Bóg jest inny od człowieka. Jego istnienie „przekracza” 
wielkość wszechświata i człowieka. Innymi słowy, Bóg jest we 
wszystkim i wszędzie, ale też ponad i poza wszechświatem 63. On 
też poprzez nawiązywane z człowiekiem relacje transcendentnie 
ukierunkowuje ludzkiego ducha 64. Znamienne jest też i  to, że 
człowiek dąży do przekraczania swej ograniczoności na skutek 
poszukiwania szczęścia, dobra czy bezpieczeństwa, których 
sam, ze względu na swą ograniczoność, nie jest w stanie sobie 
zapewnić. To z kolei sprawia, że zwraca się ku rzeczywistości 
istniejącej poza nim – ku Transcendencji, Bogu. 
	 Bliskim pojęciu transcendencji jest termin sacrum, który ozna-
cza tajemnicę, coś wyższego, radykalnie innego, numinosum, 
bóstwo, Boga 65. Określenie to wskazuje najwyższą świętość i bo-
skość. Jego zakres znaczeniowy tworzą cztery konstytutywne 
elementy: transcendencja, rzeczywistość, świętość i osobowość. 
Chrześcijaństwo termin ten odnosi do osobowego Boga, z któ-
rym człowiek może nawiązywać relacje 66. Ich wyrazem jest wia-
ra w istnienie i obecność Boga w ludzkim życiu oraz to, że w Je-
zusie Chrystusie wkroczył On w  ludzką historię 67. U podstaw 
posługiwania się terminem sacrum leży ludzkie przekonanie, 
że wyrażana nim rzeczywistość nie należy do bytów ziem-
skich. Uświadamia on zarówno ograniczoność i  przygodność 

62 M.A. Krąpiec, Ludzka wolność i jej granice, Polskie Towarzystwo Tomasza 
z Akwinu, Lublin 2004, s. 42.

63 G. O’Collins, E.G. Farrugia, Leksykon pojęć teologicznych i kościelnych z in­
deksem angielsko-polskim, dz. cyt., s. 116 i 366.

64 G.L. Müller, Dogmatyka katolicka, dz. cyt., s. 141.
65 F. Adamski, Kultura między sacrum i profanum, w: Człowiek – wychowanie – 

kultura. Wybór tekstów, wyboru dokonał i zredagował F. Adamski, Wydawni-
ctwo WAM, Kraków 1993, s. 201–202.

66 S. Bastianel, Formacja moralna. Wymiar etyczny i chrześcijański, „Horyzonty 
Wychowania” 2004, t. 3, nr 6, s. 37.

67 L.F. Ladaria, Wprowadzenie do antropologii teologicznej, dz. cyt., 57–64.



1455. Cele pedagogiki religii

człowieka, jak też otwiera na sacrum  – Boga, którego człowiek 
nie jest w stanie poznać, gdyż pozostaje On tajemnicą 68.
	 Przeniesienie powyższych spostrzeżeń na płaszczyznę peda-
gogiczną pociąga za sobą określone konsekwencje, które należy 
łączyć z  określeniem „pedagogika transcendentna”. Charak-
teryzuje ją przywoływanie w  procesach edukacyjnych rzeczy-
wistości wykraczającej poza możliwości poznawcze ludzkiego 
rozumu, które mają swe odniesienia do inspirowanej myślą 
teologiczną kultury duchowej. Kultura ta wbrew myśleniu post-
modernistycznemu w  sposób integralny animuje inspirowany 
religią rozwój człowieka. Rozwój taki ze swej natury prowadzi 
go „wzwyż”, ku temu, by „był”. Za zasadnością takiego ukie-
runkowania procesów edukacyjno-wychowawczych przemawia 
autorytet Boga, o którym chrześcijanie mówią, że On nigdy nie 
oszukał człowieka. Nie bez znaczenia jest też i to, że dzięki wyra-
stającej z religii kulturze duchowej człowiek jest w stanie nabyć 
takie postawy społeczne, które czynią zeń „człowieka sumienia”, 
dojrzałego do podjęcia trudu, by bardziej „być” aniżeli „mieć”. 
Innymi słowy, religia sprzyja obiektywizowaniu sfery moral-
nej osoby, ponieważ „bycie człowiekiem” wyrażane jest przez 
wszystkie wymiary jej życia (fizyczny, umysłowy, społeczny, 
kulturowy czy też światopoglądowy). Zatem pedagogika trans-
cendentna odsłania nową jakość, nowy sens ludzkiego życia, 
które proponuje Bóg. 
	 Promowanie odniesień do Transcendencji  – Boga powiąza-
ne jest z  kolejnym zadaniem pedagogiki religii. Chodzi tutaj 
o działania mające uświadamiać człowiekowi podstawy relacji 
nawiązywanych z nim przez Boga. Czynność ta nazywana jest 
kształtowaniem obrazu Boga. Posługując się tym pojęciem, 
należy pamiętać, że pod żadnym pozorem nie może być ono 
kojarzone z wyobrażeniami (obrazami) Boga. Mówiąc o obrazie 
Boga, w  chrześcijańskim rozumieniu chodzi o  zbierane przez 
człowieka doświadczenia jego obecności i działania. Najpełniej-
szy Jego obraz odsłania przed człowiekiem Biblia. Dlatego przy 

68 F. Adamski, Kultura między sacrum i profanum, art. cyt., s. 201; Z. Marek, 
Duchowość, religia i wychowanie, art. cyt., s. 14. 



146 Podstawy pedagogiki religii

jej lekturze pożyteczne jest zwracanie uwagi na to, że przekazuje 
ona opowiadania o  Bogu bliskim i  przyjaznym człowiekowi; 
Bogu objawiającym mu swe zamiary i  nadającym jego życiu 
nową jakość. Wyraża to obietnica otrzymania nigdy niekoń-
czącego się życia z Bogiem 69. Prawda ta, chociaż na przestrzeni 
wieków przyjmowała różne postaci, zawsze odnosiła się do 
ludzkich dążeń życia w szczęściu. 
	 Chrześcijaństwo wyjaśnia, że życie takie jest możliwe dzięki 
więzom łączącym człowieka z  Bogiem, których istotę objawił 
On ludziom w  Jezusie Chrystusie 70. Tajemnicę tę chrześcijanie 
nazywają zbawieniem – życiem przywróconym ludziom w męce, 
śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa. W tym wydarzeniu chrześci-
janie upatrują sens ludzkiego życia i nową jego jakość 71. Poznanie 
i akceptacja tej rzeczywistości otwiera człowieka na wartości trans-
materialne i transbiologiczne, które służą różnym formom i krę-
gom życia społecznego 72. Tak odkrywany obraz Boga wyzwala 
też w  człowieku właściwą motywację do nadawania życiu kie-
runku wskazanego przez Jezusa w Ewangeliach. Jest on wynikiem 
akceptacji obecności Boga w ludzkim życiu i stawiania Go w nim 
na naczelnym miejscu 73. Sprostanie tym oczekiwaniom domaga 
się od pedagogiki religii dostarczania argumentów oraz moty-
wów przekonujących osobę o  sensie podejmowanego wysiłku 

69 Z. Marek, Duchowość chrześcijańska w kształtowaniu dojrzałego człowieka, art. 
cyt., s. 53.

70 Deklaracja o wolności religijnej, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, dekre­
ty, deklaracje, dz. cyt, nr 1; K. Rahner, H. Vorgrimler, Chrześcijaństwo, w: Mały 
słownik teologiczny, dz. cyt., kol.  56–60; M.  Daniluk, Duchowość chrześcijańska, 
w: Encyklopedia katolicka, t. 4, dz. cyt., kol. 317; F. König, J. Kremer, Chrześcijań­
stwo, w: Leksykon religii, dz. cyt., s. 60.

71 Orędzie końcowe Synodu Biskupów do Ludu Bożego, „L’Osservatore Romano” 
2000, t. 30, nr 1, s. 26; H. Seweryniak, Świadectwo i sens. Teologia fundamentalna, 
Płocki Instytut Wydawniczy, Płock 2001, s. 121–126; T. Panuś, Zasada chrysto­
centryzmu i  jej realizacja w  polskiej katechizacji, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2010, s. 127.

72 P.T. Goliszek, Personalistyczny wymiar katechezy, dz. cyt., s. 62–63.
73 B.  Milerski, Hermeneutyka pedagogiczna, dz. cyt., s.  294; U.H.J.  Körtner, 

Wiederhehr der Religion?, dz. cyt., 36; J.  Gaida, Istota wychowania religijnego, 
w: Wychowanie religijne u progu trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, dz. cyt., s. 135.



1475. Cele pedagogiki religii

na rzecz przekraczania własnej ograniczoności 74. W osiągnięciu 
tego celu istotną rolę odgrywa rozumienie orędzia Bożego, które 
człowiek odkrywa w Bożym objawieniu.

5.3. Osiąganie dojrzałości 
Pedagogika religii jako dyscyplina nauki dąży do wypracowania 
teorii działań wychowawczych, które będą ułatwiać człowiekowi 
znalezienie właściwego sobie miejsca w  aktualnych warunkach 
życia społeczno-kulturowego. Do opisywania takiej teorii korzy-
sta zarówno z systemów filozoficznych, jak też z dostępnych form 
poznania (poznania naturalnego i nadnaturalnego – religijnego). 
Zabiegi te mają pomagać w osiąganiu jednego z istotnych celów 
stawianych przed pedagogiką religii, jakim jest osiąganie przez 
człowieka ludzkiej i  religijnej dojrzałości  – doskonałości 75. Stan 
ten w  praktyce trudno jest jednak jednoznacznie zdefiniować. 
Stąd też najczęściej jest on opisywany na podstawie konkretnych 
przejawów funkcjonowania człowieka. I tak, w kontekście życia 
społecznego mówi się o  dojrzałości pozwalającej być bezintere-
sownym i podejmować odpowiedzialne oraz zgodne z obowią-
zującymi zasadami moralnymi decyzje w zakresie poznawczym 
(intelektualnym), emocjonalnym oraz moralnym (wolitywnym) 76. 
Można zatem przyjąć, że osiąganie dojrzałości warunkuje in-
tegralny rozwój osoby, w  którym szczególnego znaczenia na-
biera rozwój fizyczny, psychiczny i  społeczny. Mamy zatem do 
czynienia z procesem, który się staje i do którego człowiek nie-
ustannie dorasta przez zdobywanie autonomii w poszczególnych 

74 A.  Walulik, C.  Kisiel-Dorohinicka, Narracyjne i  etyczne rozumienie toż­
samości osoby w badaniach biograficznych. Perspektywa Paula Ricoeura, w: Stałość 
i zmienność w biografii. Przełomy biograficzne, red. E. Dubas, A. Gutowska, Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2019, s. 193–202. 

75 R. Boschki, Einführung in die Religionspädagogik, dz. cyt., s. 12–13.
76 P.  Divarkar, Droga wewnętrznego poznania, O  „Ćwiczeniach duchownych” 

świętego Ignacego Loyoli, przeł. B.  Steczek, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2002, s. 153.



148 Podstawy pedagogiki religii

wymiarach swego życia 77. O ile jednak dojrzałość ludzka uświada-
mia możliwości zaspokajania naturalnych potrzeb, o tyle efektem 
dojrzałości religijnej jest umiejętność otwierania się na Transcen-
dencję – Boga 78. W tym też wyrażone zostaje dążenie człowieka 
do osiągnięcia wyznaczonego ideału, jakim nie jest doskonałość 
sama w sobie, osiąganie sukcesów, ale raczej odkrywanie wzor-
ców, relacji pozwalających uczyć się, co znaczy stawać się „istotą 
ludzką” – człowiekiem respektującym w codziennym życiu Boga 
i dążącym do wiernego wypełniania Jego woli.
	 Sam proces osiągania dojrzałości wiąże się z budzoną i  roz-
wijaną w  osobie samoświadomością stawianych sobie celów 
i zadań. Początki tych procesów sięgają 12–15 roku życia 79. Ich 
genezy należy doszukiwać się dojrzewaniu biologicznym, emo-
cjonalnym oraz wolitywnym, w następstwie czego człowiek od-
krywa obok posiadanych zainteresowań światem zewnętrznym 
także świat psychiczny (wewnętrzny): zainteresowanie przeży-
ciami i doznaniami psychicznymi oraz wewnętrznymi. Czynniki 
te przyczyniają się do zwrotu w postrzeganiu przez osobę ota-
czającego ją świata i  odpowiedzialnego podejmowania decyzji. 
Wraz z nabywaniem takich umiejętności pojawia się również ży
we zainteresowanie własną osobowością, porównywanie siebie 
z  innymi osobami, a  także wyodrębnianie własnej indywidual-
ności ze środowiska społecznego, w którym się przebywa. Na tej 
drodze zostają stopniowo osiągane cele praktyczne powiązane 
z dojrzałością. Chodzi tu głównie o kształcenie charakteru i na-
bywanie umiejętności funkcjonowania w  życiu społecznym 80 
oraz wybieranie dobra niezależnie od opinii otoczenia. Zdolność 
ta potwierdza posiadanie przez osobę wykształconego we-
wnętrznego ośrodka, który kieruje jej postępowaniem i zapewnia 
samodzielność w  działaniu 81. Nie bez znaczenia dla procesów 

77 J. Strojnowski, Dojrzałość, w: Encyklopedia katolicka, t. 4, dz. cyt., kol. 29–30.
78 Z. Marek, Duchowość, religia i wychowanie, art. cyt., s. 15. 
79 M. Żebrowska, Teorie rozwoju psychicznego, dz. cyt., s. 182.
80 R.  Łapińska, M.  Żebrowska, Wiek dorastania, w:  Psychologia rozwojowa 

dzieci i  młodzieży, red. M.  Żebrowska, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
Warszawa 1976, s. 443–444.

81 J. Strojnowski, Dojrzałość, w: Encyklopedia katolicka, t. 4, dz. cyt., kol. 29.



1495. Cele pedagogiki religii

osiągania dojrzałości jest też przyjmowana przez wychowanka 
antropologia 82. Dzięki niej dochodzi w  osobie do oczyszcza-
nia i  integrowania własnego „ja” w  odrębną, jednolitą osobę 83. 
Dlatego tak ważną rolę spełnia w całym tym procesie zdolność 
formalnego myślenia 84, które sprzyja osiąganiu moralności auto-
nomicznej. Wynika z tego, że dojrzałą osobowość charakteryzuje

wyrobienie dążności do urzeczywistniania wartości możliwie 
najwyższych, wyrobienie odpowiednich dyspozycji charakte-
rologicznych, skłaniających do postępowania moralnego, ciągłe 
pogłębianie i rozszerzanie wiedzy o wartościach 85. 

	 Tak rozumianą dojrzałość Zenomena Płużek łączy z  trzema 
wymiarami ludzkiego życia. Nazywa je warstwami. Pierw-
szą z  nich jest warstwa instynktowo-popędowa. W  jej zakres 
wchodzą potrzeby biologiczne, samozachowawcze i  seksualne 
człowieka. Drugą określa mianem psychicznej. Tworzą ją ludz-
kie potrzeby bezpieczeństwa, uznania, miłości, poznawania, 
myślenia. Natomiast za najważniejszą warstwę umożliwiającą 
osobie osiąganie dojrzałości uważa trzecią, nazwaną duchową. 
Umożliwia ona odkrywanie i werbalizowanie sensu ludzkiego 
życia oraz zwracanie się ku Transcendencji 86. Wymiar ten nazy-
wa dojrzałością religijną 87, która w chrześcijańskim rozumieniu 
wyraża sposób odnoszenia się człowieka do Boga. Charakteryzuje 

82 W. Cichoń, Wartości, człowiek, wychowanie. Zarys problematyki aksjologiczno­
-wychowawczej, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 1996, 
s. 163–169.

83 M. Przetacznikowa, Podstawy rozwoju psychicznego dzieci i młodzieży, dz. 
cyt., s. 137.

84 J.  Piaget, Studia z  psychologii dziecka, przeł. T.  Kołakowska, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1966, s. 71.

85 W. Cichoń, Wartości, człowiek, wychowanie, dz. cyt., s. 57.
86 Z. Płużek, Rozwój jest procesem stawania się. Wprowadzenie do problematyki 

rozwoju, w: Jak sobie z tym poradzić?, red. W. Szewczyk, Wydawnictwo Biblos, 
Tarnów 1994, s. 14; A. Jacyniak, Z. Płużek, Świat ludzkich kryzysów, Wydawni-
ctwo WAM, Kraków 1997, s. 97.

87 Z. Płużek, Rozwój jest procesem stawania się. Wprowadzenie do problematyki 
rozwoju, w: Jak sobie z tym poradzić?, dz. cyt., s. 14; A. Jacyniak, Z. Płużek, Świat 
ludzkich kryzysów, dz. cyt., s. 97. 



150 Podstawy pedagogiki religii

ją świadomość  człowieka swej ograniczoności i  zależności od 
Boga: wszystko, co posiada, jest Jego darem. Świadomość taka 
zazwyczaj wyzwala potrzebę kierowania się w życiu nadanym 
przez Boga prawem moralnym. Innym wyrazem tak postrzega-
nej dojrzałości jest oparty na zaufaniu i wykluczający lęk spo-
sób zwracania się do Boga. Chodzi o przekonanie, że w nawet 
trudnych i bolesnych sytuacjach Bóg jest człowiekowi przyjazny 
i niesie mu dobro 88. Można zatem przyjąć, że dojrzałość religijna 
ubogaca naturalną dojrzałość człowieka 89, czyniąc go kompeten-
tnym do wyrażania ocen i sądów moralnych oraz do podejmo-
wania decyzji zgodnych z podstawowymi zasadami moralności 
i głosem własnego sumienia 90. Mówi się wówczas o moralności 
autonomicznej. Moralność taka odcina się od moralności hetero-
nomicznej, opierającej się na naśladowaniu postępowania innych 
osób z myślą o odniesieniu z tego własnej korzyści, i w swym po-
stępowaniu kieruje się wyłącznie osobistymi sądami i ocenami 91. 
	 Oznaką osiągniętej dojrzałości (naturalnej i  religijnej) jest 
zdolność człowieka do kierowania się w  swym postępowaniu 
sumieniem 92. Uważa się je za czynnik moralnotwórczy, swe-
go rodzaju władzę, organ, z  którym się rodzi człowiek, czy 
wręcz za sanktuarium, w którym człowiek przebywa z Bogiem 
i  wsłuchuje się w  Jego głos 93. Jest ono naturalną wykładnią 
obowiązujących człowieka norm moralnych, pozwala poznać 
moralną jakość swego postępowania. Inną właściwością sumie-
nia jest jego wymiar wartościująco-imperatywny: dobro należy 
czynić, a  zła unikać. Imperatyw sumienia budzi w  człowieku 
specyficzną świadomość moralną, do której odnosi on własne 

88 J. Strojnowski, Dojrzałość, w: Encyklopedia katolicka, t. 4, dz. cyt., kol. 29–30.
89 V.E.  Frankl, Bóg nieuświadomiony, przeł. B.  Chwedeńczuk, Instytut 

Wydawniczy Pax, Warszawa 1978; G.W.  Allport, Osobowość i  religia, przeł. 
H. Bartoszewicz, A. Bartkowicz, I. Wyrzykowska, Instytut Wydawniczy Pax, 
Warszawa 1988.

90 M. Łobocki, Wychowanie moralne w zarysie, dz. cyt., 47.
91 Z. Marek, Podstawy wychowania moralnego, dz. cyt., s. 53–54.
92 T. Sikorski, Sumienie, w: Słownik teologiczny, t. 2, red. A. Zuberbier, Księ-

garnia św. Jacka, Katowice 1985–1989, s. 270.
93 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współ­

czesnym, w: Sobór Watykański II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, dz. cyt., nr 16.



1515. Cele pedagogiki religii

czyny, zachowania i postawy 94. Z tych powodów sumienie bywa 
przyrównywane do wewnętrznego kompasu, który wskazuje 
konieczność określonych zachowań, przez co staje się ostateczną 
normą oceny ludzkiego postępowania. 
	 Chociaż sumienie jest wrodzoną właściwością człowieka, to 
jednak nabywanie umiejętności kierowania się nim jest proce-
sem 95. Zasadniczo rozpoczyna się on w rodzinie już w najwcześ-
niejszym okresie życia i jest kontynuowany w kolejnych etapach 
przy współudziale innych środowisk wychowawczych 96. Począt-
ki tegoż procesu charakteryzują działania osoby, która usiłuje 
naśladować konkretne wzorce osobowe (osób znaczących) 
i z nimi się identyfikować. W aktach tych pojawiają się pierwsze 
symptomy wrażliwości moralnej, które nie są jeszcze moralnoś-
cią autonomiczną 97. O ile jednak na początku procesów kształ-
towania sumienia wartości przejmowane są za pośrednictwem 
naśladownictwa i  identyfikacji z  dostępnymi autorytetami, 
o tyle wraz z rozwojem osoby pojawiają się indywidualne oceny 
wyrastające z  posiadanych zasobów własnego poznania. Sądy 
te z różnych powodów mogą być różne od tych, jakie przyjmuje 
środowisko wychowawcze. Dzieje się tak dlatego, że dorastający 
zazwyczaj nabiera dystansu do swego otoczenia na rzecz więzi 
nawiązywanych z grupami rówieśniczymi, których poszczegól-
ni członkowie znajdują się na podobnym etapie rozwoju moral-
nego. To z kolei uświadamia potrzebę inspirowania i rozwijania 
sfery intelektualnej, po to, by osoba miała możliwie duży dostęp 
do wiedzy stanowiącej podstawy oceniania czynu jako dobrego 
lub złego (by miała świadomość powinności itp.). 
	 W procesach kształtowania sumienia ważną rolę pełni umie-
jętność poszanowania osobistej wolności uczestników tego 
procesu 98. Trzeba też mieć na uwadze i  to, że kształtowane 
sumienie może zostać zdeformowane. Poza czynnikami czysto 

94 H. Skorowski, Sumienie, w: Słownik społeczny, dz. cyt., s. 1383.
95 T. Ślipko, Zarys etyki ogólnej, dz. cyt., s. 366–368.
96 Z. Marek, Podstawy wychowania moralnego, dz. cyt., s. 111 i nn.
97 Z. Marek, A. Walulik, Pedagogika świadectwa, dz. cyt., s. 233–258.
98 P. Góralczyk, Wychowawcza etyka seksualna, dz. cyt., s. 10–11; J. Homple-

wicz, Etyka pedagogiczna, Wydawnictwo WSP, Rzeszów 1996, s. 58; J. Piegza, 



152 Podstawy pedagogiki religii

biologicznymi, ograniczającymi obiektywne możliwości dokony-
wania ocen moralnych, wpływ na zniekształcanie sumienia mają 
też czynniki społeczne. Do najczęściej występujących zaliczyć 
trzeba brak poszanowania zasad moralnych. Nie bez znaczenia 
dla przebiegu procesów kształtowania sumienia są mechanizmy 
związane z samooszukiwaniem się. Chodzi o wewnętrzny stan 
człowieka, któremu nie jest on w stanie się sprzeciwić. 
	 Jeszcze innym zagrożeniem jest tak zwany mechanizm pra-
nia mózgów za pośrednictwem wyszukanych zabiegów psy-
chotechnicznych, socjotechnicznych lub fizycznych. Mają one 
na celu zmianę uznawanych przez osobę wartości moralnych, 
w tym zmianę pojęć, przekonań i emocji moralnych, które naj-
częściej mogą wystąpić w propagandzie, reklamach i środkach 
społecznego przekazu. Deformacja sumienia może mieć też swe 
podłoże w wychowaniu religijnym. Zazwyczaj jego przyczyną 
jest łączenie niewłaściwego, „złego” zachowania wychowanka 
z rzeczywistością grzechu i odnoszenie go do relacji z Bogiem. 
Tymczasem, jak wspomniano na innym miejscu, ma ono zmie-
rzać ku rozwijaniu relacji z Bogiem oraz odkrywaniu Jego troski 
o dobro człowieka, a nie na wyliczaniu win i grzechów 99. 
	 Wytyczone pedagogice religii cele wymagają wielostron
nych działań wspomagających wychowanków w gotowości by-
cia otwartymi na rzeczywistość transcendentną. Otwartości tej 
winno towarzyszyć zdobywane na drodze poszukiwań intelek-
tualnych przekonanie, że przywoływanie Transcendencji – Boga 
osobowego ułatwia osiąganie dojrzałości odsłaniającej im nową 
jakość życia.

Człowiek  – istota moralna. Teologia moralna fundamentalna, t.  1, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Opolskiego, Opole 2002, s. 24.

99 Z. Marek, Rozwój teorii religijnego wychowania dziecka w wieku przedszkol­
nym w Polsce w latach 1945–1990, dz. cyt., s. 275.



6

P E D A G O G I K A  I G N A C J A ŃS K A  J A K O  N U R T 

P E D A G O G I K I  R E L I G I I 

Pedagogika religii w  praktyce przyjmuje dość zróżnicowane 
postaci. Niektóre z nich przybliżone zostały w opracowaniu Pe­
dagogie katolickich zgromadzeń zakonnych. Historia i współczesność 1. 
Ta i inne publikacje przybliżają założenia pedagogii rozwijanych 
przez środowiska katolickie. Jedna z  nich nawiązuje do sięga-
jącej XVI wieku tradycji edukacyjnej rozwijanej przez zakon je-
zuitów. W literaturze bywa ona określana mianem „pedagogii”, 
a nawet „pedagogiki” ignacjańskiej albo jezuickiej 2. Określenia 
te wyzwalają pytania o to, czy nie zostaje tu nadużyte określenie 

1 Pedagogie katolickich zgromadzeń zakonnych. Historia i współczesność, t. 1, red. 
J. Kostkiewicz, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2012; t. 2, red. J. Kost-
kiewicz, K. Misiaszek, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2013; t. 3, red. 
J. Kostkiewicz, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2015.

2 M.  Inglot, Założenia „Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycznych cech 
jezuickiego wychowania” (1986), w: Pedagogika wiary, red. A. Hajduk, J. Mółka, 
WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2007, s.  85–95; Pedagogika 
ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, red. W. Pasierbek, WSF-P 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008; Pedagogika ignacjańska. Histo­
ria, teoria, praktyka, red. A.  Królikowska, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2010; E.  Dybowska, Wychowawca w  pedagogice ignacjańskiej, 
Akademia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2013; Z.  Marek, Peda­
gogika towarzyszenia. Perspektywa tradycji ignacjańskiej, Akademia Ignatianum, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2017; E.  Dybowska, W.  Królikowski, Rozwój 



154 Podstawy pedagogiki religii

pedagogika. Czy, a  jeśli tak, to pod jakimi warunkami można 
mówić o pedagogice ignacjańskiej (jezuickiej)? 

6.1. Źródła pedagogii ignacjańskiej 
Pedagogia ignacjańska ma swe korzenie w rodzącej się przez wie-
le lat książeczce Ćwiczenia duchowne św. Ignacego Loyoli 3 i pro-
mowanej w niej charakterystycznej duchowości zwanej ignacjań-
ską (jezuicką). Samą książeczkę ćwiczeń uważa się za dokument 
podający metodę formacji człowieka, która uczy porządkować 
i  nadawać kształt życiu wewnętrznemu i  zewnętrznemu czło-
wieka 4. Źródeł tej metody należy doszukiwać się w osobistych 
doświadczeniach Ignacego Loyoli, które zapoczątkowała lektura 
Życia Chrystusa i Żywotów świętych z okresu rekonwalescencji po 
ranach odniesionych podczas obrony Pampeluny, oraz w póź-
niejszym pobycie i  wewnętrznych przeżyciach doznanych 
w Manresie, gdzie zrodził się zasadniczy zrąb ćwiczeń ducho-
wych. Na przestrzeni kolejnych lat Ignacy Loyola sporządzał no-
tatki o wynoszonych z modlitwy doświadczeniach, które uważał 
za pożyteczne dla innych. Nie bez wpływu na ich kształt były też 
jego mistyczne przeżycia. Pod ich wpływem zaczął odczuwać 
„święte pragnienia” naśladowania Jezusa. 
	 Oprócz czynnika nadprzyrodzonego, wpływ na kształt ćwi-
czeń miały też wcześniejsze doświadczenia Ignacego, jego relacje 
z innymi osobami oraz lektura dostępnych pism ludzi Kościoła. 
Same ćwiczenia duchowe mają na celu nieść pomoc ludziom 
w  duchowym oczyszczeniu, oświeceniu i  zjednoczeniu z  Bo-
giem poprzez jedność, identyczność pragnień i  własnych czy-
nów z pragnieniami i czynami Jezusa. Zjednoczyć się z Bogiem, 

człowieka w pedagogii ignacjańskiej, w: Septuaginta pedagogiczno-katechetyczna, red. 
A.  Walulik, J.  Mółka, Akademia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2017.

3 Św. Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, Wydawnictwo WAM, Kraków 2013. 
4 M. Wójtowicz, Dynamika Ćwiczeń duchownych św. Ignacego Loyoli w ujęciu 

Gillesa Cussona, w: Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, dz. cyt., s. 57. 



1556. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

oznaczało dla Ignacego Loyoli wszystko od Boga przyjmować 
i wszystko Bogu ofiarować. Postawa taka jest wyrazem miłości 
człowieka do Boga oraz gotowości służenia Mu. Osiąganie tego 
celu łączone jest z pracą nad sobą, która polega na porządkowa-
niu własnego życia tak, by nie miało w nim miejsca jakiekolwiek 
nieuporządkowane przywiązanie 5. W  procesie tym chodzi 
o wprowadzanie osoby w rozumienie znaczenia pracy nad sobą, 
czyli samowychowania 6, po to, by być gotowym do służenia 
Bogu i bliźnim w Kościele 7. 
	 Tak rozumiana duchowość przekazana w  Ćwiczeniach du­
chowych staje się przedmiotem nie tyle interesującej lektury, co 
raczej podręcznikiem uczącym konkretnej metody duchowego 
rozwoju i dojrzewania oraz dialogu z Bogiem i  ludźmi 8. Sama 
duchowość ignacjańska (jezuicka) bywa opisywana za pomocą 
określenia praesupponendum. Jest to zasada postępowania, która 
wyraża życzliwość i  zrozumienie, uważane przez Ignacego za 
istotny element apostolatu. Promuje ona wysiłek i  chęć wza-
jemnego zrozumienia oraz jak najdalej posuniętą wzajemną 
życzliwość dającego ćwiczenia (kierującego nimi) i  korzysta-
jącego z  nich  – odprawiającego. Innymi słowy, chodzi o  do-
wartościowanie znaczenia pomocy udzielanej korzystającemu 
z ćwiczeń duchowych przez osobę towarzyszącą – kierownika 
duchowego. Innym określeniem opisującym charakterystyczne 
rysy duchowości ignacjańskiej jest słowo „fundament”. Posłu-
gujący się nim nie mają na myśli podstaw budowli, ale głęboką 
wizję Boga – Stwórcy człowieka i całego stworzenia. Określenie 
to ma skłaniać do refleksji nad relacjami łączącymi Stwórcę 
z człowiekiem – Jego stworzeniem. Ich odkrywanie ma budzić 
potrzebę własnego wewnętrznego oczyszczenia. Czynność ta 

5 Św. Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, dz. cyt., nr 21; J. Poznański, Kształ­
towanie postawy służby w III tygodniu „Ćwiczeń duchownych” – przesłanie dla prak­
tyki edukacyjnej, w: Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, dz. cyt., s. 42. 

6 J.  Augustyn, Ćwiczenia duchowne jako podstawa pedagogiki ignacjańskiej, 
w: Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, dz. cyt., s. 17. 

7 D.L. Fleming, Czym jest duchowość ignacjańska?, dz. cyt., s. 5.
8 A.  Jacyniak, Zrozumieć bliźniego, Wydawnictwo WAM, Kraków 2010, 

s. 24, 86. 



156 Podstawy pedagogiki religii

w duchowości ignacjańskiej utożsamiana jest z procesem prze-
chodzenia od nieuporządkowanego życia wewnętrznego w stan 
uporządkowany. Etap ten określa słowo porządkować (hiszp. 
ordenar). 
	 Inną cechę jezuickiej duchowości przybliża łaciński ter-
min agere contra – działać przeciw. Ma on budzić w człowieku 
przeświadczenie, że porządkowanie życia wewnętrznego jest 
możliwe tylko dzięki łasce Bożej. Jej skuteczność jest jednak wa-
runkowana świadomym i wytrwałym wewnętrznym wysiłkiem 
człowieka, który wymaga samozaparcia w zmaganiu się z grze-
chem, jak też nieuporządkowaną miłością własną. Jego owocem 
ma być zdolność do przezwyciężania skłonności do grzechu oraz 
nieuporządkowanej miłości własnej oraz nabycie umiejętności 
odpowiedzialnego korzystania ze stworzeń. Osiągnięcie tego 
wewnętrznego stanu umożliwia osobie nabycie wewnętrznej 
równowagi duchowej. Tę ostatnią nazywa się w ćwiczeniach du-
chowych obojętnością. Chodzi nabycie zdolności do kierowania 
się w życiu wewnętrzną wolnością. Jej osiąganie pomaga w po-
szukiwaniu i znajdowaniu woli Bożej. 
	 W odkrywaniu woli Boga mają pomagać znaczące w ćwicze-
niach duchowych rzeczywistości wyrażane przez słowa: sentir 
oraz magis. Oba pojawiają się na kolejnych etapach duchowego 
rozwoju 9. Sentir jest rozumiane jako pobożność, wewnętrzne 
odczuwanie i  smakowanie, czy też miłosne współodczuwanie 
zarówno w chwilach radości, jak też niepokojów, smutku. Cho-
dzi o oddanie się, powierzenie Bogu, które wywołuje gotowość 
wypełnienia Jego woli oraz czynienia czegoś więcej dla Jego 
chwały. Hasło to stało się dewizą całego zakonu. W  praktyce 
codziennego życia ma wyrażać gotowość „pomagania du-
szom” po to, by były w stanie oddawać Bogu należną cześć 10. 
Źródeł takiego nastawienia Ignacego Loyoli należy się doszu-
kiwać w  jego wcześniejszych doświadczeniach wyniesionych 

9 W. Królikowski, Wstęp, w: Droga duchowego uporządkowania i miłości. Pod­
stawowe pojęcia w duchowości ignacjańskiej, red. W. Królikowski, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2017, s. 11.

10 L. Piechnik, Powstanie i rozwój jezuickiej Ratio studiorum (1548–1599), Wy-
dawnictwo WAM, WSF-P Ignatianum, Kraków 2003, s. 8.



1576. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

z dziewięciomiesięcznego pobytu w Manresie, a także w lekturze 
tekstów religijnych oraz w jego mistycznych przeżyciach. Samą 
zaś służbę Bogu w praktyce ma wyrażać według Ignacego goto-
wość służenia Chrystusowi pod sztandarem krzyża. W stwier-
dzeniu tym chodziło mu przede wszystkim o upodobnienie się 
człowieka do Jezusa Chrystusa niosącego ludziom miłość, której 
wyrazem jest Jego śmierć na krzyżu.
	 Zwieńczeniem nakreślonej drogi rozwoju duchowego czło-
wieka jest postawa miłowania Boga i  służenia Mu we wszyst-
kim. Na tej drodze człowiek winien się wykazywać gotowością 
do dawania z  siebie „więcej”, do przykładania się do służby 
Bogu „bardziej”, po to, aby wszystko czynić na „większą chwa-
łę Boga”. Obie te rzeczywistości w  duchowości ignacjańskiej 
wyraża słowo magis  – więcej, lepiej, bardziej 11. Wprowadzając 
to określenie do słownictwa duchowości, Ignacy Loyola chciał 
podkreślić znaczenie tego wszystkiego, co prędzej, szybciej 
prowadzi człowieka do Boga. Nadto ma ono eliminować z życia 
człowieka bylejakość i rozbudzać gotowość przekraczania w ży-
ciu religijnym granic przeciętności. W tych kontekstach Ignacy 
Loyola pisał o „większej chwale Boże”, „większej pomocy du-
szom” itp. Pod słowem „dusze” rozumiał ludzi, którym należy 
pomagać przede wszystkim w  rozwoju życia wewnętrznego. 
Precyzując znaczenie tego określenia, wskazywał, że jednym 
z podstawowych zadań apostolskich zakonu i każdego jezuity 
z  osobna jest pomaganie duszom, a  nie tylko troska o  własne 
uświęcenie 12. Chodziło mu o  dzielenie się z  innymi Jezusem 
i przynoszenie Jego miłości, służąc dobru i nawiązując osobowe 
relacje z Bogiem. Ich podstawą ma być zaufanie i wewnętrzne 
przekonanie człowieka o  bliskości i  przyjaźni okazywanej mu 

11 W. Królikowski, Wstęp, w: Droga duchowego uporządkowania i miłości. Pod­
stawowe pojęcia w duchowości ignacjańskiej, dz. cyt., s. 12–15.

12 Konstytucje Towarzystwa Jezusowego wraz z przypisami Kongregacji Generalnej 
XXXIV oraz Normy uzupełniające zatwierdzone przez tę samą Kongregację, Polskie 
Prowincje Towarzystwa Jezusowego, Wydawnictwo WAM, Kraków–Warsza-
wa 2001, nr 307, por. nr 1, 13, 156, 258, 308, 603, 622, 814; Ch. Lowney, Heroiczne 
przywództwo. Tajemnice sukcesu firmy istniejącej ponad 450 lat, przeł. Ł. Malczak, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2013, s. 61.



158 Podstawy pedagogiki religii

przez Boga. Przekonanie takie człowiek może czerpać z pozna-
nia nadnaturalnego (religijnego). 
	 Wskazane cechy duchowości ignacjańskiej określają styl życia 
człowieka, w którym dominuje miłość Boga wyrastająca z relacji 
nawiązanych i  rozwijanych z  Nim i  stworzonym przez Niego 
światem. Ich zadaniem jest rozbudzanie w człowieku wrażliwo-
ści na konieczność okazywania Bogu miłości i wierności, które 
stają się jego odpowiedzią na poznawaną i doświadczaną miłość 
Boga 13. Merytorycznie duchowość ignacjańska nie różni się od 
innych form duchowości chrześcijańskiej. Natomiast nowością 
i wyróżnikiem tej duchowości jest sposób, w jaki Ignacy uszere-
gował i połączył poszczególne elementy rzeczywistości świata. 
Swą uwagę skupił na człowieku oraz relacjach natury i  łaski, 
Stwórcy i  stworzenia, Zbawcy i  zbawionego świata. Relacje 
te podporządkował wizji królestwa Bożego objawiającego się 
w świecie oraz wizji historii zbawienia wplecionej w ludzką hi-
storię 14. Całość tej wizji przekazał w Konstytucjach Towarzystwa 
Jezusowego i innych swoich pismach 15. 
	 Ignacemu Loyoli zależało na wyzwalaniu w  korzystających 
z  ćwiczeń duchowych pragnienia i  gotowości do całkowitego 
poświecenia siebie i swojego życia Bogu przez przyłączenie się 
do Jezusa Chrystusa, po to, aby z  Nim współdziałać w  dziele 
zbawienia świata. Pragnienie to winno być wynikiem zrozumie-
nia, że człowiek i świat swą egzystencję zawdzięczają Bogu. To 
teocentryczne ujęcie wyrasta z  przekonania, że Bóg nigdy nie 
zwraca się przeciw człowiekowi i  jego prawdziwemu dobru, 
a  humanizm nigdy nie ośmiela się uszczuplać Jego suweren-
nych praw. Dla Ignacego Bóg jest „Stwórcą i Panem, Najwyższą 

13 W.  Żmudziński, Sukces po ignacjańsku. Cztery filary jezuickiego sukcesu 
według Chrisa Lowneya, w:  Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego 
humanizmu, dz. cyt., s. 265.

14 Zarys duchowości ignacjańskiej, w: Św. Ignacy Loyola, Pisma wybrane. Ko­
mentarze II, oprac. M. Bednarz, A. Bober, R. Skórka, Wydawnictwo Apostolstwa 
Modlitwy, Kraków 1968, s. 343–344.

15 M.  Inglot, Założenia „Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycznych cech 
jezuickiego wychowania” (1986), w: Pedagogika wiary, dz. cyt., s. 86. 



1596. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

Dobrocią, jedyną Rzeczywistością absolutną” 16, a „człowiek jest 
Boży i dla Boga, a Bóg jest Dobrem i Szczęściem człowieka” 17. 
Wizja ta wyrasta z przeświadczenia, że to nie Bóg zbawiający po-
zostaje na usługach człowieka, lecz człowiek pozostaje w służbie 
Boga 18. Czynnikiem rozstrzygającym w  nawiązywaniu takich 
relacji jest dla Ignacego wewnętrzna wiara i przekonanie, że Bóg 
jest dla ludzi zawsze dobry. Ignacy Loyola ma przy tym świado-
mość ludzkiej ograniczoności w poznawaniu dobroci Boga. Dla-
tego w Ćwiczeniach duchowych zachęca rekolektanta do wysiłku 
kształtowania własnego życia tak, jakby jego poziom całkowicie 
od niego zależał, ale z  drugiej strony ma też całkowicie liczyć 
na łaskę Boga w przekonaniu, że cały jego rozwój zależny jest 
od łaski i dobroci Boga. Chciał przez to zaznaczyć, że środkiem 
w  osiąganiu tego celu jest modlitwa i  kontemplacja 19. Jednym 
z narzędzi, jakie może wspomagać osobę w tym wysiłku, jest tak 
zwane rozeznawanie 20. 
	 Sam termin „rozeznanie” jest znany w  literaturze ascetycz-
nej 21. Oznacza on rozdzielający sąd, który pozwala właściwie 
ocenić to, co mamy przed sobą. W procesie rozeznawania cho-
dzi o  dostrzeganie zmian, które w  życiu człowieka wywołują 
środowisko i kultura. Odnosi się go do czynności odróżniania 
tego, co należy czynić, a  czego unikać; co jest dobre, a  co złe; 
co stoi na przeszkodzie w  osiąganiu dojrzałości, a  co nie. Jest 
to więc umiejętność duchowej interpretacji, w której bierze się 

16 Wprowadzenie do ćwiczeń duchownych, w: Św. Ignacy Loyola, Pisma wybra­
ne. Komentarze II, dz. cyt., s. 16.

17 Tamże.
18 Św. Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, dz. cyt., nr 23.
19 J. Poznański, Kształtowanie postawy służby w III tygodniu „Ćwiczeń duchow­

nych”  – przesłanie dla praktyki edukacyjnej, w:  Pedagogika ignacjańska. Historia, 
teoria, praktyka, dz. cyt., s. 47; M. Wójtowicz, Dynamika Ćwiczeń duchownych św. 
Ignacego Loyoli w ujęciu Gillesa Cussona, w: Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, 
praktyka, dz. cyt., s. 73. 

20 Z. Marek, Pedagogiki religii inspiracje dla duszpasterstwa młodzieży, w: Mło­
dzież wobec wiary i powołania, red. A. Draguła, Uniwersytet Szczeciński, Szczecin 
2020, s. 168–173.

21 M. Chmielewski, S. Urbański, Rozeznawanie duchowe, w: Leksykon duchowo­
ści katolickiej, red. M. Chmielewski, Wydawnictwo „M”, Lublin–Kraków 2002, 
s. 757–758.



160 Podstawy pedagogiki religii

pod uwagę złożoność ludzkich pragnień i uczuć, a jednocześnie 
wskazuje na efekt długofalowych wyborów, którego kryterium 
jest zdolność rozeznania: osądu pozwalającego 22. 
	 W ćwiczeniach duchowych jest mowa o  dwu sposobach 
rozeznawania: pierwszy jest łączony z  określonym aktem lub 
duchowym działaniem osoby. Drugi natomiast zwraca uwagę 
na zdolność, zasadę, cnotę posiadaną przez osobę umożliwiającą 
roztropne rozwiązanie pojawiającego się problemu. W obu przy-
padkach znajomość metody czy też techniki rozeznawania nie 
może być uważana za cel sam w sobie, ale za środek umożliwia-
jący rozpoznanie wewnętrznych poruszeń, natchnień, ukrytych 
motywów postepowania oraz poszukiwanie woli Bożej 23. 
	 Rozeznanie w rozumieniu Ignacego Loyoli jest umiejętnością 
duchowej interpretacji złożoności ludzkich pragnień i  uczuć. 
Jego walorem jest wskazywanie efektów długofalowych wy-
borów, których kryterium stanowi zdolność do rozeznania  – 
właściwego osądu umożliwiającego rozróżnienie, rozjaśnienie 
rzeczywistej natury albo intencji czegoś lub kogoś 24. Ma ono 
umożliwiać zarówno rozdzielenie tego, co jest pomieszane i po-
woduje zamęt, po to, aby ocenić wartość rzeczy przed podjęciem 
decyzji 25, jak również chronić wewnętrzną wolność człowieka, 
powiązaną z jego świadomością posiadanych ograniczeń i znie-
woleń 26. Zdolność rozeznawania zakłada zatem nabycie trudnej 
sztuki wewnętrznego, duchowego odczytywania kierunku, 
w jakim prowadzą człowieka pragnienia jego serca. Umiejętność 
rozeznawania nie jest jednak czynnością łatwą, ponieważ odnosi 
się ją przede wszystkim do sfery życia wewnętrznego. Nie bez 
znaczenia jest też i  to, że każda osoba dokonująca rozeznania 

22 M.P. Gallagher, Ignacjańskie rozeznanie kultury postmodernistycznej, w: Pe­
dagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 314.

23 A. Jacyniak, Zrozumieć bliźniego, dz. cyt., s. 170.
24 M.P. Gallagher, Ignacjańskie rozeznanie kultury postmodernistycznej, w: Pe­

dagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 314.
25 M.R.  Jurado, Rozeznawanie duchowe. Teologia, historia, praktyka, przeł. 

K. Homa, Wydawnictwo WAM, Kraków 2002, s. 21–22.
26 M.P. Gallagher, Ignacjańskie rozeznanie kultury postmodernistycznej, w: Pe­

dagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 314.



1616. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

kieruje się własnym wewnętrznym przekonaniem o tym, co dla 
niej jest dobre. Wszystko to uświadamia, że w  rozeznaniu nie 
można stosować zasad i  norm właściwych dla obszaru oczy-
wistości fizycznych, matematycznych, statystycznych czy 
metafizycznych 27. 

6.2. Edukacja w tradycji jezuickiej 
Wypracowana przez Ignacego Loyolę metoda rozwoju ducho-
wego, łączona z podejmowaną pracą nad sobą, dostarcza jezui
tom inspiracji do nadania pedagogii nowej postaci. Wyrasta 
ona z  duchowości właściwej zakonowi. Warto też nadmienić, 
że pierwotnie zarówno założyciel zakonu jezuitów Ignacy 
Loyola oraz pierwsi jego towarzysze nie łączyli swego aposto-
latu z działalnością edukacyjną, ponieważ nie chcieli ograniczać 
swej mobilności w pracach apostolskich. Jednak w stosunkowo 
krótkim czasie zarówno Ignacy Loyola, jak i  jego towarzysze 
(pozostali jezuici) dostrzegli i docenili znaczenie umożliwienia 
człowiekowi dostępu do gruntownej wiedzy, bo ta jest bramą do 
skutecznej działalności apostolskiej. Jej posiadanie ułatwia zro-
zumienie zabiegów o większą chwalę Boga i dobro (zbawienie) 
człowieka. Świadomość tej zależności przyczyniła się do tego, 
że jezuici zakres dotychczasowej działalności apostolskiej posze-
rzyli zaangażowaniem w edukację. 
	 Pierwszą szkołę jezuici założyli w  roku 1540 w  Koimbrze 
w  Portugalii. Jej zadaniem było kształcenie jezuickich kandy-
datów do kapłaństwa. Jednak za wydarzenie przełomowe dla 
rozwoju szkolnictwa uważane jest założenie kolegium w Mes-
synie. W odróżnieniu od kolegium (szkoły) w Koimbrze, ta była 
pierwszą szkołą dostępną dla ogółu, a nie tylko dla młodzieży 
zakonnej. Szkołę tę uważa się za prototyp wszystkich instytucji 
edukacyjnych prowadzonych przez zakon. Jednak za klasycz-
ny model szkół jezuickich uważane jest tak zwane Collegium 

27 Tamże; M. Chmielewski, S. Urbański, Rozeznawanie duchowe, w: Leksykon 
duchowości katolickiej, dz. cyt., s. 758.



162 Podstawy pedagogiki religii

Romanum założone w  1551 roku w  Rzymie 28. Świadectwem 
wagi, jaką jezuici przywiązywali do edukacji, jest szybki wzrost 
liczby tego rodzaju placówek oświatowych. I  tak, od otwarcia 
pierwszej szkoły w Koimbrze (1540) do śmierci Ignacego (1556) 
otworzyli 40 kolegiów (szkół), a  do wydania Ratio studiorum 
w 1599 roku (prawo szkolne obowiązujące w szkolnictwie jezui-
ckim) w samej Europie było ich już ponad 200 29.
	 Szkoły prowadzone przez jezuitów charakteryzował model, 
w którym dominowały wartości humanistyczne. Zabiegali przy 
tym również o  to, by funkcjonowały one na jednolitych zasa-
dach organizacyjno-programowych. Realizację takiego projektu 
rozpoczęli w połowie XVI wieku. Prace nad nim trwały do roku 
1599. Tego roku w Rzymie został opublikowany dokument o na-
zwie: Ratio atque institutio studiorum SJ 30. Był to efekt długoletniej 
pracy przedstawicieli całego zakonu. Jak wyjaśnia Marek Inglot, 
dokument ten nie jest traktatem teoretycznym. 

W jego zamierzeniach chodziło o  osiągnięcie celów bardzo 
konkretnych i  praktycznych. To też zadecydowało o  tym, iż 
został redagowany w formie reguł, którymi mieli się kierować 
wszyscy działający na polu szkolnictwa i wychowania. Ustawa 
zawierała reguły wspólne dla wszystkich profesorów studiów 
wyższych […]. W  analogiczny sposób zostały zorganizowane 
studia humanistyczne. Następnie podaje on reguły dla pozo-
stałych kategorii osób pracujących w  kolegiach, dla uczniów 
eksternów oraz reguły określające rożnego rodzaju działalność 
akademicką. W każdej serii reguł paragraf wstępny określa cele 
duchowe, pedagogiczne, dydaktyczne. W  końcu Ratio podaje 
normy szczegółowe dotyczące programów i  metod nauczania. 
Była ona podręcznikiem, który miał pomagać wykładowcom 
i innym pracownikom w codziennym prowadzeniu szkół 31.

28 M.  Inglot, Założenia „Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycznych cech 
jezuickiego wychowania” (1986), w: Pedagogika wiary, dz. cyt., s. 86–88.

29 L. Piechnik, Powstanie i rozwój jezuickiej „Ratio studiorum” (1548–1599), dz. 
cyt., s. 10.

30 L.  Piechnik, Powstanie i  rozwój jezuickiej „Ratio studiorum” (1548–1599), 
Wydawnictwo WAM, WSF-P Ignatianum, Kraków 2003; M.  Inglot, Założenia 
„Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycznych cech jezuickiego wychowania” 
(1986), w: Pedagogika wiary, dz. cyt., s. 89.

31 M.  Inglot, Założenia „Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycznych cech 
jezuickiego wychowania” (1986), w: Pedagogika wiary, dz. cyt., s. 90. 



1636. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

O randze i znaczeniu Ratio atque institutio studiorum SJ świadczy 
zatwierdzenie jej przez najwyższy organ ustawodawczy zakonu, 
jakim jest Kongregacja Generalna. Miało to miejsce w roku 1616. 
W ocenie ekspertów dokument ten wywarł znaczący wpływ nie 
tylko szkolnictwo prowadzone przez jezuitów, ale na całokształt 
dziejów oświaty 32. 
	 Zakładane przez jezuitów szkoły charakteryzowała duża tro-
ska o osiąganie możliwie wysokiego poziomu kształcenia. Widać 
ją u samego założyciela zakonu – Ignacego Loyoli, który będąc 
człowiekiem średniowiecza w doborze sposobu kształcenia opo-
wiadał się za najnowszymi wzorcami humanistycznej edukacji, 
które promował hiszpański pedagog Ludwik Vivens 33. Za właś-
ciwe uważał wzorce kształcenia, jakie sam napotkał podczas 
studiów na Uniwersytecie Paryskim. Cenił je przede wszystkim 
z  racji stosowanej metody dydaktyczno-wychowawczej, którą 
charakteryzował podział studentów według wieku i posiadanej 
wiedzy. W Paryżu rygorystycznie wymagano potwierdzenia po-
siadanej przez studenta wiedzy, bez czego niemożliwe było kon-
tynuowanie kolejnego etapu edukacji (chodziło o  przejście do 
następnej klasy, na kolejny rok studiów). Profesorowie paryscy 
dążyli też do aktywizowania studentów przez podejmowanie 
z nimi dyskusji czy też wymóg prezentowania własnych przeko-
nań. Nadto troszczyli się o wychowanie religijne. Zajęcia dydak-
tyczne według tego systemu różniły się w sposób zasadniczy od 
prowadzonych w uniwersytetach włoskich, gdzie panowała pod 
tym względem duża dowolność 34. 
	 System edukacji obowiązujący w  szkołach jezuickich został 
oparty na modelu paryskim. Opierając się na jego założeniach, 
jezuici dążyli do zapewnienia wychowankom nie tylko forma-
cji duchowej, ale też stojącej na wysokim poziomie formacji 

32 L. Piechnik, Powstanie i rozwój jezuickiej „Ratio studiorum” (1548–1599), dz. 
cyt., s. 112.

33 Chodzi o humanistyczną edukację opierającą się na racjonalnym myśle-
niu, która wyraża się troską o potrzeby, szczęście, godność i swobodny rozwój 
człowieka w jego środowiskach: społecznym i naturalnym. 

34 L. Piechnik, Szkoły jezuickie w Polsce w latach 1564–1773, „Horyzonty Wia-
ry” 1990, nr 3, s. 70.



164 Podstawy pedagogiki religii

intelektualnej. Cele te osiągano prowadząc zajęcia dydaktyczne 
nie tylko w  zakresie przedmiotów humanistycznych, ale też 
nauczając filozofii, prawa, teologii i  polityki, a  także historii 
i  języków nowożytnych. Uczono również korzystania z  mate-
matyki ogólnej i stosowanej w sztuce wojennej czy architekturze 
cywilnej. Obowiązujące programy nauczania przewidywały tak-
że ćwiczenia wojskowe, ćwiczenia z bronią, jazdę konną, taniec, 
rysunki, wykłady z logiki, filozofii przyrody, filozofii moralnej, 
metafizyki, teologii scholastycznej i pozytywnej, Pisma Święte-
go i innych 35. Ta szeroka paleta przekazywanej uczniom wiedzy 
miała integrować w nich humanistyczny wymiar ludzkiego ży-
cia z wymiarem chrześcijańskim. Wszystko to pokazuje, że jezu-
ici w edukacji mieli przed oczyma całego człowieka, wszystkie 
aspekty jego życia: zarówno sferę fizyczną i intelektualną, jak też 
psychiczną i duchową.
	 Wypracowany przez jezuitów system edukacyjny obowiązy-
wał do chwili zniesienia zakonu przez papieża Klemensa  XIV 
w roku 1773. Do tego czasu jezuici prowadzili około 800 szkół, 
w  których kształciło się blisko 200 tysięcy uczniów 36. Wraz ze 
wznowieniem działalności zakonu przez papieża Piusa  VII 
w 1814 roku podjęli oni wysiłki rekonstrukcji systemu edukacyj-
nego. Wskazywali jednak na niezbędność dostosowania obowią-
zujących reguł do potrzeb i  wymogów współczesności. Zwra-
cali też uwagę na konieczność odwoływania się do pierwotnej 
inspiracji uzasadniającej otwieranie i prowadzenie szkół. Innymi 
słowy, jezuici poszukiwali zasady, do której będą się odwoływać 
w edukacji. Taką zasadę ponownie znaleźli w Ćwiczeniach ducho­
wych Ignacego Loyoli. Na tym polu duże zasługi położył w XX 
wieku przełożony generalny zakonu Pedro Arrupe. Zorganizo-
wał on w Rzymie w 1980 roku spotkanie jezuitów i osób świe-
ckich, którego celem było przeanalizowania współczesnych wy-
zwań stojących przed organizowaną przez zakon działalnością 
edukacyjną. W następstwie tego spotkania doszło do powołania 

35 Tamże, s. 75. 
36 M.  Inglot, Założenia „Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycznych cech 

jezuickiego wychowania” (1986), w: Pedagogika wiary, dz. cyt., s. 90. 



1656. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

międzynarodowej grupy, która miała zbadać i określić sposoby 
realizacji apostolskiej wizji świętego Ignacego na polu edukacji. 
Owocem prac tej grupy są dwa dokumenty zatwierdzone przez 
kolejnego generała zakonu Petera-Hansa Kolvenbacha: Charak­
terystyczne cechy jezuickiego wychowania i  Pedagogia ignacjańska. 
Podejście praktyczne 37. 
	 W obu dokumentach doceniono społeczno-kulturowo-religij-
ne uwarunkowania współczesnej edukacji i wychowania. Wska-
zano na niezbędność promowania nie tylko horyzontalnego, ale 
też wertykalnego postrzegania rozwoju osoby. Podkreślono, że 
w systemie edukacyjnym należy uwrażliwiać wychowanków na 
prawdę o  tym, że ludzkie życie jest wpisane w  rzeczywistość, 
której autorem jest Bóg. Wszystko to ma służyć harmonijnej 
formacji człowieka kompetentnego intelektualnie, otwartego na 
wzrastanie, religijnego i kierującego się miłością. Efektem tych 
działań ma być zdolność do ofiarnej służby społeczności i  po-
szczególnym osobom 38. Dokumenty te stały się podstawą do 
wypracowania przez jezuitów współczesnego modelu pedago-
gii, którą wielu nazywa ignacjańską bądź jezuicką. Należy przy 
tym podkreślić również i  to, że pierwszy z  nich zawiera opis 
sposobu postępowania, inspiracje, wartości, postawy i  właści-
wy styl wychowania wpisany w  tradycję jezuicką 39. Opis ten 
przywołuje źródła apostolskiej działalności zakonu wyrastające 
z  wiary oraz przedstawionej przez Ignacego Loyolę duchowej 
wizji świata i człowieka. W drugim z tych dokumentów więcej 
uwagi poświęcono rozwiązaniom praktycznym, które dotyczą 
całokształtu działalności edukacyjnej zakonu. Postulowane roz-
wiązania stanowią odpowiedź na współczesne potrzeby szkoły 
i wychowanków. 

37 Dokumenty dostępne są w  publikacji: Podstawy edukacji ignacjańskiej, 
przeł. B.  Steczek, red. J.  Kołacz, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2006.

38 M.  Inglot, Założenia „Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycznych cech 
jezuickiego wychowania” (1986), w: Pedagogika wiary, dz. cyt., s. 95. 

39 Charakterystyczne cechy jezuickiego wychowania, w: Podstawy edukacji igna­
cjańskiej, dz. cyt., nr 9. 



166 Podstawy pedagogiki religii

6.3. Charakterystyczne rysy modelu 
edukacji ignacjańskiej 
Poszukując odpowiedzi na pytanie o  specyfikę pedagogii ig-
nacjańskiej, należy zwrócić uwagę na to, że opiera się ona na 
założeniach teocentryzmu ćwiczeń duchowych. Ich źródłem 
jest wewnętrzne przeświadczenie Ignacego Loyoli o tym, że Bóg 
nigdy nie zwraca się przeciw człowiekowi i jego prawdziwemu 
dobru. Wychodząc z tego założenia, w pedagogii tej podkreśla 
się niezbędność wewnętrznego rozwoju człowieka. Proces ten 
winien sprzyjać nabywaniu określonych postaw, rozumieniu 
tradycji, w  jakich przychodzi ludziom żyć oraz kierowaniu się 
konkretnymi wartościami. Pośród tych ostatnich na naczelnym 
miejscu stawiany jest Bóg i  nawiązywane z  Nim relacje. One 
też dostarczają impulsów do właściwego rozpoznawania sensu 
ludzkiego życia oraz nowych motywów wybierania i rozwijania 
w sobie i wokół siebie dobra 40. Wyrastająca z takiego widzenia 
człowieka pedagogia zakłada integralną formację człowieka. 
Winna ona obejmować zarówno doczesny, jak i nadprzyrodzo-
ny wymiar ludzkiej egzystencji. W interpretacji Ignacego Loyoli 
kluczowym celem tak rozumianej formacji człowieka jest jego 
służba Bogu i oddawanie Mu czci 41. 
	 Pamiętając, że o skuteczności wszelkich inicjatyw edukacyj-
nych w  znaczący sposób decyduje osiągany poziom rozwoju 
duchowego osoby, z  dużą odpowiedzialnością należy mówić 
o  jego znaczeniu dla harmonijnego funkcjonowania osoby 
w  większych społecznościach. Świadomość takich uwarunko-
wań wskazuje potrzebę udzielania człowiekowi wsparcia nie 
tylko w odkrywaniu, ale też wybieraniu dobra. Wielorakie for-
my jego udzielania mają sprzyjać nabywaniu określonych dys-
pozycji fizycznych i psychicznych 42. Warunkiem ich posiadania 

40 K. Dyrek, Z. Marek, Edukacja do przebaczenia w pedagogii ignacjańskiej, „Pae
dagogia Christiana” 2016, nr 2(38), s. 79. 

41 Charakterystyczne cechy jezuickiego wychowania, w: Podstawy edukacji igna­
cjańskiej, dz. cyt., nr 37.

42 W. Brezinka, Wychowywać dzisiaj, dz. cyt., s. 85.



1676. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

jest troska o  zaspokajanie nie tylko potrzeb zewnętrznych (eg-
zystencjalnych), ale i wewnętrznych (duchowych). Tym samym 
działania wychowawcze nie mogą nawiązywać do pierwotnego 
znaczenia, jakie nadawano terminowi wychowanie: „chów”, 
„hodowla”. Przeciwnie, niezbędne są takie działania, które ma-
jąc na celu integralny rozwój osoby respektują wszystkie uwa-
runkowania poszczególnych etapów rozwojowych, pamiętając 
o  tym, że nie można uważać wychowanka za miniaturę osoby 
dorosłej 43. 
	 Przedstawione powyżej założenia znalazły swe zastosowanie 
w  wypracowanym przez jezuitów modelu edukacji. Zakłada 
on inspirowanie edukowanego do ponoszenia osobistego tru-
du związanego ze zdobywaniem dostępnej wiedzy, która jest 
niezbędna do zrozumienia rzeczywistości świata stworzonego 
przez Boga i darowanego człowiekowi 44. Osiąganie tych celów 
jezuici łączą z  występującą w  ćwiczeniach duchowych zasadą 
praesupponendum 45. Jest ona uważana za złotą regułę porozumie-
nia, życzliwości i dialogu między ludźmi i Bogiem 46. Zasadę tę 
jezuici wprowadzają także do promowanego modelu edukacji. 
W tym przypadku w procesie edukacyjnym nauczyciel/wycho-
wawca winien pełnić rolę podobną do tej, jaką w  ćwiczeniach 
duchowych pełni ich kierownik. Podołanie temu zadaniu wy-
maga od nauczyciela/wychowawcy otwartości, a  od ucznia/
wychowanka gotowości przyjęcia niesionej mu pomocy. Chodzi 
więc o osobisty i obopólny wkład na rzecz działań przynoszą-
cych obu stronom korzyść. Współpracę taką ma wyróżniać 
wysiłek intelektu i serca, który prowadzi do stawiania „czegoś 
przed czymś”. W podtekście chodzi o swego rodzaju kalkulację 

43 Z. Marek, Podstawy wychowania moralnego, dz. cyt., s. 72, 111.
44 Pedagogia ignacjańska. Podejście praktyczne, w:  Podstawy edukacji ignacjań­

skiej, przeł. B. Steczek, red. J. Kołacz, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2006, s. 113; J. Augustyn, Ćwiczenia duchowne jako podstawa pedagogiki 
ignacjańskiej, w: Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, dz. cyt., s. 17–19; 
R.G. Mateo, Wielkie pragnienia i ideały człowieka według św. Ignacego Loyoli. U pod­
staw pedagogii „magis”, w:  Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego 
humanizmu, dz. cyt., s. 140–141. 

45 A. Jacyniak, Zrozumieć bliźniego, dz. cyt., s. 174.
46 Tamże, s. 13.



168 Podstawy pedagogiki religii

kosztów związanych z  przyjęciem jakiegoś projektu służącego 
rozwojowi osoby 47. Z  perspektywy pedagogiki religii można 
w tym przypadku mówić o dostarczaniu uczestnikom procesów 
edukacyjnych nowej motywacji do działania. Chrześcijaństwo 
w  tej kwestii podpowiada, że tak postępują uczniowie Jezusa 
Chrystusa, którzy są zatroskani o dobro innych.
	 Opisane założenia realizują się w praktykowanym w tradycji 
ignacjańskiej działaniu, które sprzyja osiąganiu nadrzędnego 
celu edukacji, jakim jest dobro człowieka. Działanie to powiązane 
jest z terminem cura personalis (troska o osobę) 48. Za jego pośred-
nictwem zostaje podkreślona wartość i  godność każdej osoby, 
a nadto znaczenie troski o jej rozwój przy pełnym poszanowaniu 
jej wolności. Posługiwanie się tym terminem ma zwrócić uwagę 
na wartość służby oraz bezinteresowne zaangażowanie człowie-
ka w  przemianę niesprawiedliwych struktur życia społeczne-
go. Jego wprowadzenie do pedagogii ignacjańskiej ma na celu 
formację człowieka, który jako osoba kompetentna, odważna 
i  twórcza będzie zdolny do podejmowania działań służących 
dobru innych 49. Pojęcie to w  pedagogii ignacjańskiej znalazło 
swe zastosowanie w  działaniach nazwanych towarzyszeniem 
wychowawczym (pedagogicznym) 50. 
	 Towarzyszenia wychowawczego nie należy łączyć z samym 
tylko przekazywaniem wiedzy przygotowującej osobę do zawo-
du, ale z nabywaniem umiejętności życia w większych społecz-
nościach. Termin ten odnosi się zarówno do relacji nauczyciela/

47 Tamże, s. 74–83.
48 Wprawdzie określenie to ma swoje korzenie w  Ćwiczeniach duchowych 

św.  Ignacego Loyoli, to jednak jako pierwszy w  dosłownym brzmieniu po-
służył się nim w  1934 roku ówczesny przełożony generalny Towarzystwa 
Jezusowego Włodzimierz Ledóchowski w  przemówieniu wygłoszonym do 
przedstawicieli szkół średnich i uniwersytetów prowadzonych przez jezuitów 
w Stanach Zjednoczonych. C. Casalini, Włodzimierz Ledóchowski’s Call for Cura 
Personalis: Humanist Roots and Jesuit Distinctiveness in Education, „Studia Peda-
gogica Ignatiana” 2019, t. 22, nr 4, s. 124.

49 W.  Żmudziński, Sukces po ignacjańsku. Cztery filary jezuickiego sukcesu 
według Chrisa Lowneya, w:  Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego 
humanizmu, dz. cyt., s. 265–266.

50 Tamże, s. 266.



1696. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

wychowawcy z  uczniem/wychowankiem, jak również do pla-
nów edukacyjnych i  całego życia instytucji wychowawczych. 
Można przyjąć, że wprowadzenie go do języka pedagogicznego 
ma ułatwiać wychowankowi identyfikowanie własnych prze-
konań z tymi, jakie obowiązują w życiu społecznym 51. Dlatego 
też proces towarzyszenia pedagogicznego wymaga od wycho-
wawcy niesienia wychowankowi pomocy niezbędnej do tego, by 
myślał tak, jak „czuje i robi; żeby czuł to, co myśli i robi, a także 
żeby robił to, co myśli i czuje; żeby używał w jednym czasie ję-
zyka głowy, serca i  rąk” 52. W takich przypadkach chodzi więc 
nie tyle o pouczenia, w których wagę przywiązuje się do argu-
mentacji umożliwiających wyprowadzanie odpowiednich wnio-
sków i podejmowanych operacji myślowych, lecz o dzielenie się 
znalezionym sensem, pokojem, szczęściem, dobrem czy innymi 
zinterioryzowanymi wartościami. Działania takie nie powinny 
jednak przybierać postaci projektu czy planu, lecz uwiarygod-
niać przekazywane treści, wartości oraz promowane postawy 
wewnętrznym przekonaniem wychowawcy o ich ważności dla 
ludzkiego życia 53. Klasycznym przykładem tak rozumianego 
towarzyszenia pedagogicznego były jezuickie teatry 54. Ich od-
działywanie na aktorów i  widzów służyło wyzwalaniu goto-
wości i wrażliwości na potrzebę czynienia dobra oraz bronienia 

51 G. Dziewulski, Teologiczne rozumienie świadectwa, „Łódzkie Studia Teolo-
giczne” 1997, t.  6, s.  280; M.  Finke, Pedagogika wiary, Redakcja Wydawnictw 
PWT, Poznań 1996, s. 11.

52 F. Ambrogetti, S. Rubin, Jezuita papież Franciszek, przeł. A. Fijałkowska-
-Żydok, Dom Wydawniczy „Rafael”, Kraków 2013, s. 69; L. Piechnik, Powstanie 
i rozwój jezuickiej „Ratio studiorum” (1548–1599), dz. cyt., s. 33–39; L. Piechnik, 
Szkoły jezuickie w Polsce w latach 1564–1773, art. cyt., s. 75–76; W. Żmudziński, 
Cel pracy wychowawczej w szkołach jezuickich, „Horyzonty Wiary” 1995, t. 6, nr 4, 
s.  65; K.  Puchowski, Jezuickie kolegia szlacheckie Rzeczypospolitej Obojga Naro­
dów. Studium z dziejów edukacji elit, Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 
Gdańsk 2007.

53 S. Haręzga, Świadectwo, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, dz. cyt., kol. 308.
54 K. Puchowski, Teatr jezuicki w Rzeczypospolitej Obojga Narodów – Clio w edu­

kacji obywatela, w: Świat teatru – świat wartości. Wychowanie obywatelskie w teatrze 
szkolnym jezuitów w Rzeczypospolitej XVI–XVIII w., red. J. Okoń, Collegium Co-
lumbianum, Kraków 2017; K. Puchowski, Wiktoria wiedeńska (1683) w jezuickim 
teatrze w Polsce, „Horyzonty Wiary” 1992, nr 13, s. 67–68.



170 Podstawy pedagogiki religii

siebie i  drugiego przed złem. Uogólniając, można powiedzieć, 
że towarzyszenie pedagogiczne ma dostarczać wychowanko-
wi nowych bodźców do poszukiwania sensu życia wiązanego 
z wpisaną w duchowość ignacjańską zasada „bycia człowiekiem 
dla innych” 55. 
	 Do procesu związanego z odkrywaniem przez wychowanka, 
co to znaczy „być człowiekiem dla innych”, pedagogia igna-
cjańska wprowadza zaczerpnięty z ćwiczeń duchowych termin 
„rozeznanie”. Jego wprowadzenie do systemu edukacyjnego 
zakłada długofalowy proces wychowawczy, którego celem jest 
wykształcenie umiejętności podejmowania odpowiedzialnych 
działań, które służą dobru osobistemu i społecznemu 56. Termin 
ten funkcjonuje głównie w literaturze ascetycznej 57 i oznacza roz-
dzielający sąd, który pozwala nam ocenić właściwie to, co mamy 
przed sobą. Zajmuje się więc zmianami, które wywołuje w śro-
dowisko i kultura. Rozeznanie winna charakteryzować duchowa 
umiejętność „interpretacji, która dostrzega złożoność naszych 
pragnień i uczuć, a która podkreśla fakt, że długofalowy efekt 
naszych wyborów jest kryterium rozeznania” 58. Można o  nim 
mówić, że „jest sztuką odczytywania, w jakim kierunku prowa-
dzą pragnienia serca, abyśmy nie pozwolili się uwieść przez to, 
co prowadzi tam, gdzie nie chcielibyśmy nigdy dojść” 59. Dlatego 
nabycie takiej sztuki umożliwia „rozróżnianie, dokonywane 
w celu rozjaśnienia rzeczywistej natury albo intencji czegoś lub 
kogoś, chodzi o rozdzielenie tego, co jest pomieszane i powoduje 
zamęt, aby można było ocenić wartość rzeczy, zanim podejmie 

55 Pedagogia ignacjańska. Podejście praktyczne, w:  Podstawy edukacji ignacjań­
skiej, dz. cyt., s. 128‑129; V.J. Duminuco, Formacja czy indoktrynacja w pedagogice 
ignacjańskiej?, w: Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, 
dz. cyt., s. 195–196.

56 S. Fausti, Sztuka rozeznania i podejmowania decyzji. Okazja czy pokusa?, przeł. 
B.A. Gancarz, Wydawnictwo oo. Franciszkanów „Bratni Zew”, Kraków 2000, 
s. 24–25. 

57 M. Chmielewski, S. Urbański, Rozeznawanie duchowe, w: Leksykon duchowo­
ści katolickiej, dz. cyt., s. 757–758.

58 M.P. Gallagher, Ignacjańskie rozeznanie kultury postmodernistycznej, w: Pe­
dagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 314.

59 S. Fausti, Sztuka rozeznania i podejmowania decyzji, dz. cyt., s. 23–24.



1716. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

się decyzję” 60. Jego celem jest ochrona wewnętrznej wolności 
człowieka, co wiąże się ze świadomością posiadania ograniczeń 
i  zniewoleń, w  jakie może być on uwikłany 61. Zakłada przy 
tym nabycie sztuki wewnętrznego, duchowego odczytywania, 
w  jakim kierunku prowadzą pragnienia ludzkiego serca. Do 
tego niezbędny jest jednak określony poziom rozwoju i w miarę 
wysoki poziom dojrzałości. 
	 Sama sztuka rozeznawania jest trudną umiejętnością przede 
wszystkim 

ze względu na duchowy i wewnętrzny charakter poruszeń, któ-
re trzeba opisać. […] Ponadto nie ma jednej ogólnej reguły lub 
sposobu przekazywania nabytego doświadczenia w zakresie tej 
posługi, tak, aby była ona nieomylna 62.

Sztukę rozeznania charakteryzuje przede wszystkim to, że jest 

dyspozycyjna, kierunkowa oraz decyzyjna i  jako taka może 
być zaadaptowana tak, by dostrzegać wpływ kultury na dobro 
i zło 63.

Dopowiedzmy jeszcze i to, że 

bez rozeznania nie można działać. Kto nie posiada zdolności 
rozeznania, kierowany jest i  działa pod wpływem bodźców 
sprzecznych, które prowadzą do całkowitego rozkładu 64.

Dlatego też poza samą umiejętnością rozeznawania w pedagogii 
ignacjańskiej nacisk położono na posiadanie przez wychowanka 
możliwie pełnego dostępu do wiedzy i umiejętności korzystania 
z niej. 

60 M.R. Jurado, Rozeznawanie duchowe, dz. cyt., s. 21–22.
61 M.P. Gallagher, Ignacjańskie rozeznanie kultury postmodernistycznej, w: Pe­

dagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 314.
62 M. Chmielewski, S. Urbański, Rozeznawanie duchowe, w: Leksykon duchowo­

ści katolickiej, dz. cyt., s. 758.
63 M.P. Gallagher, Ignacjańskie rozeznanie kultury postmodernistycznej, w: Pe­

dagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 315.
64 S. Fausti, Sztuka rozeznania i podejmowania decyzji, dz. cyt., s. 24–25.



172 Podstawy pedagogiki religii

	 Z przedłożonych założeń i trendów wyrastających z ducho-
wości ignacjańskiej jezuici wypracowali konkretny model eduka-
cji. Został on zaprezentowany w powyżej przytaczanym doku-
mencie Pedagogia ignacjańska. Podejście praktyczne. Jego struktury 
zostały oparte na ściśle z sobą powiązanych i dopełniających się 
pięciu elementach. Są nimi: kontekst, doświadczenia, refleksja, 
działanie i ocena. Wzorzec tego modelu można odnaleźć w ćwi-
czeniach duchowych. Przedstawia go poniższy schemat 65.

Schemat 2. Modele pedagogii ignacjańskiej (jezuickiej)

Źródło: Opracowanie własne.

Model otwiera sugestia (konieczność) zwrócenia uwagi na sze-
roko rozumiany kontekst życia ucznia. Przyjmuje się, że warun-
kuje on przebieg procesów edukacyjnych. Wzięcie go pod uwa-
gę w toku czynności edukacyjnych sprzyja poznaniu życiowych 
i rozwojowych uwarunkowań wychowanka. Chodzi tu zarówno 
o kontekst socjalno‑ekonomiczny, polityczny, społeczny, jak też 
o  osiągnięcia, oczekiwania, przekonania, predyspozycje, a  na-
wet braki wychowanka. Ich poznanie uświadamia, że procesy 
edukacyjne nie są zawieszone w pustce aksjologicznej. 

65 Pedagogia ignacjańska. Podejście praktyczne, w:  Podstawy edukacji ignacjań­
skiej, dz. cyt., s. 130.



1736. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

	 Odkrywanie kontekstów procesów edukacyjnych tworzy 
w pedagogii ignacjańskiej przestrzeń do pełniejszego rozumie-
nia kolejnego członu modelu, jakim są życiowe doświadczenia 
wychowanka. Zwraca się na nie uwagę ze względu na to, że 
wyrażają one rzeczywistość zarówno zmysłową, jak i duchową, 
zewnętrzną oraz wewnętrzną, a przy tym zawsze są jednostko-
wym i  indywidualnym konkretem, który wyraża afektywno-
-emocjonalne, a  nie tylko intelektualne ujęcie określonej rze-
czywistości 66. Wynikające z  posiadanego doświadczenia akty 
poznawcze wywołują poruszenia w  głębszych sferach osobo-
wości, przez co osoba odnosi wrażenie bezpośredniości i pier-
wotności odnoszonej do istnienia kogoś bądź czegoś innego. 
W  tym też znaczeniu każde doświadczenie cechuje się pewną 
oczywistością poznawczą, chociaż jej stopień jest bardzo różny. 
Ponadto żadnego doświadczenia nie można „wymusić”. Do-
świadczenia można jedynie „zbierać”, „gromadzić”. Każde jest 
też niepowtarzalne, osobiste, co nie wyklucza posiadania przez 
różne osoby podobnych doświadczeń. Każde też pozostawia po 
sobie w człowieku jakiś ślad 67. 
	 Bogactwo problemów zawartych w  doświadczeniu wycho-
wanka ma się stawać źródłem podejmowanych procesów eduka-
cyjnych. Procesy te winno charakteryzować zaufanie i szacunek, 
jakim wzajemnie darzą się wychowawca/nauczyciel i  wycho-
wanek/uczeń 68. W pedagogii tej proponuje się również werba-
lizowanie przez wychowanków swych osobistych doświadczeń, 
po to, by łatwiej można było organizować procesy edukacyjne 
i zapewniać ich płynny przebieg 69. Natomiast analizowanie ich 

66 Z. Marek, Rozwój teorii religijnego wychowania dziecka w wieku przedszkol­
nym w Polsce w latach 1945–1990, dz. cyt., s. 247.

67 Tamże, s. 247–248. R. Bleistein, Mystagogie in den Glauben, „Katechetische 
Blätter” 1973, t. 98, nr 1, s. 30‑43; E. Feifel, Die Bedeutung der Erfahrung für religiö­
se Bildung und Erziehung, w: Handbuch der Religionspädagogik, t. 1, red. E. Feifel, 
R. Leuenberger, G. Stachel, K. Wegenast, Gutersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 
Benziger Verlag, Zürich–Einsiedeln–Köln 1973, s. 88; J. Charytański, Katecheza 
a doświadczenie religijne, „Ateneum Kapłańskie” 1978, t. 71, nr 419, s. 391.

68 A. Jacyniak, Zrozumieć bliźniego, dz. cyt., s. 12.
69 Z. Marek, Pedagogika towarzyszenia, dz. cyt., s. 57–59.



174 Podstawy pedagogiki religii

treści, znaczenia, możliwości rozwojowych połączono z  kolej-
nym elementem modelu nazwanym refleksją. 
	 Pod określeniem „refleksja” kryją się procesy umożliwiające 
wydobycie znaczeń ludzkich doświadczeń. Mają one być oparte 
na starannym rozważaniu sformułowanego tematu, idei, za-
dania lub spontanicznej reakcji wychowanków, co ma ułatwić 
odkrycie sensu tego wszystkiego, w czym uczestniczą i co po-
znają. Pomyślny przebieg tego procesu uwarunkowany jest włą-
czeniem przez wychowanka zarówno własnego intelektu, jak też 
uczuć i woli. Zdobywana w  jego toku wiedza chroni go przed 
indoktrynacją i manipulacją. Jej walorem jest większa zdolność 
tworzenia syntezy i integracji analizowanych doświadczeń z do-
tychczasowym myśleniem. W  procesach tych ważną do speł-
nienia rolę ma wychowawca, którego interwencje i zachowania 
winny wyrażać założenia towarzyszenia wychowawczego. 
	 W pedagogii ignacjańskiej idea towarzyszenia ma swe źródła 
w  duchowości ignacjańskiej i  ćwiczeniach duchowych. Jezu-
ici korzystając z doświadczeń i obserwacji roli pełnionej przez 
kierownika ćwiczeń duchowych podjęli wysiłek przeniesienia 
jej do edukacji. Chodzi o  to, by nauczyciel/wychowawca, po-
dobnie jak kierownik ćwiczeń, towarzyszył wychowankowi/
uczniowi w jego dążeniach do osiągania stawianych przed sobą 
celów 70. Jego rola winna polegać na towarzyszeniu wychowan-
kowi w  procesach kształtowania swej osobowości, wspieraniu 
go, udzielaniu rad czy dostarczaniu niezbędnych informacji 
(wiedzy) o tym, co go spotyka i co przeżywa. Proces ten można 
porównać do drogi, na której nauczyciel towarzyszy uczniom 
w  ich wzroście i  rozwoju 71. Wychowawca winien pomagać 
wychowankowi w  dokonywaniu syntezy wiedzy zdobywa-
nej zarówno na drodze poznania naturalnego, jak i  religijnego 
(nadnaturalnego). W  konsekwencji poprzez jej interioryzację, 
selekcję i absolutyzację wychowanek ma nabywać zdolności do 

70 Charakterystyczne cechy jezuickiego wychowania, w: Podstawy edukacji igna­
cjańskiej, dz. cyt., s. 61.

71 V.J.  Duminuco, Formacja czy indoktrynacja w  pedagogice ignacjańskiej?, 
w: Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 175.



1756. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

wyjaśniania sensu analizowanych doświadczeń oraz rodzących 
się egzystencjalnych pytań. 
	 Ta wielowymiarowa forma refleksji nad posiadanymi do-
świadczeniami bliska jest duchowi ćwiczeń duchowych. W za-
myśle Ignacego chodziło o  to, by rekolektant przez modlitwę, 
kontemplację oraz wykorzystanie zmysłów  – słowem, całym 
sobą – odkrywał moc Boga, który objawił się ludziom jako świat-
łość rozpraszająca ciemności 72. Przenosząc te oczekiwania na 
płaszczyznę edukacyjno-wychowawczą, można powiedzieć, że 
angażowanie zmysłów, uczuć i  intelektu wychowanka sprzyja 
jego integralnemu rozwojowi dzięki pełniejszemu poznawaniu 
prawdy o sobie i o świecie w świetle wiedzy dostarczanej zarów-
no przez rozum, jak też i wiarę religijną.
	 Kolejne ogniwo pedagogii ignacjańskiej dotyczy działania 
będącego następstwem wcześniej wspomnianej refleksji. Dla 
Ignacego Loyoli sama refleksja nad gromadzonymi przez reko-
lektanta doświadczeniami była niewystarczająca. Oczekiwał, że 
refleksja nad własnym życiem zainspiruje przyjmującego ćwi-
czenia do podejmowania dojrzałych i odpowiedzialnych decy-
zji, które skutkowałyby wprowadzaniem w życie wymaganych 
zmian. Oczekiwanie to przeniesione na płaszczyznę pedagogii 
ignacjańskiej ma nie tylko uświadamiać wychowankowi zna-
czenie dla jego rozwoju odkrytych treści, postaw, wartości i ide-
ałów, ale też inspirować go do wewnętrznej pracy nad swoim 
myśleniem i funkcjonowaniem w życiu osobistym i społecznym. 
Innymi słowy, ma rozbudzać w wychowanku twórczy niepokój 
związany z  poszukiwaniem sensu swego życia i  wartości ab-
solutnych 73. Chodzi zatem o  zrozumienie, że przezwyciężając 
w  sobie przeciętność i  podejmując decyzje oparte na miłości 
do siebie i do drugiego człowieka potęguje wokół siebie dobro. 
Warunkiem kształtowania w  sobie takiej gotowości jest we-
wnętrzna wolność wychowanka umożliwiająca mu spełnienie 

72 M. Wójtowicz, Dynamika Ćwiczeń duchownych św. Ignacego Loyoli w ujęciu 
Gillesa Cussona, w: Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, dz. cyt., s. 71.

73 J. Makselon, Człowiek jako istota religijna, w: Psychologia dla teologów, red. 
J. Makselon, Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 1995, s. 260; W. Cichosz, 
Pedagogia wiary we współczesnej szkole katolickiej, dz. cyt., s. 191–203.



176 Podstawy pedagogiki religii

swoich najgłębszych pragnień 74. Motywacji do tak rozumianego 
działania ma mu dostarczać ignacjańska zasada magis 75. Tak 
więc element „działania” uczy uściślania własnych priorytetów 
życiowych, które wyrastają z  odkrytej prawdy. Innymi słowy, 
działanie staje się w pedagogii ignacjańskiej punktem odniesie-
nia, postawą lub predyspozycją wychowanka do służenia dobru. 
	 Ostatnim ogniwem przywoływanego modelu pedagogii 
ignacjańskiej jest ocena własnych osiągnięć. Czynność tę należy 
postrzegać w ignacjańskich kategoriach „życia dla innych”. Ideał 
ten zakłada nie tyle chęć bycia doskonałym dla siebie samego 
czy osiąganie sukcesów na drodze niezdrowej rywalizacji albo 
nadmiernego zaangażowania we własne sprawy, lecz oznacza 
odkrywanie wzorców relacji pozwalających rozumieć, co znaczy 
być istotą ludzką – człowiekiem. W praktyce chodzi o promocję 
rozwijanej w duchowości ignacjańskiej umiejętności dokonywa-
nia przez pryzmat miłości do Boga i do człowieka oceny włas-
nych osiągnięć w zakresie efektów poznawczych, emocjonalnych 
i  behawioralnych. W  osiąganiu tak nakreślonego ideału czło-
wieczeństwa ważną rolę pełni wychowawca, który winien być 
dla wychowanka nie tylko przewodnikiem w sprawach nauki, 
ale też osobiście angażować się w  jego intelektualny, uczucio-
wy, moralny i duchowy rozwój, pomagając mu w odkrywaniu 
prawdy 76. Dlatego też od tego, w  jakim zakresie wychowawca 
jest osobą dojrzałą, roztropną czy potrafiącą rozumieć drugiego 
człowieka, a także czy potrafi nawiązać z wychowankiem osobo-
we relacje warunkowany jest wewnętrzny rozwój wychowanka. 
To zaś będzie oznaczać, że towarzyszenie wychowawcze posia-
da charakter synergiczny. Jest przy tym oczywiste, że dążenie do 
tak nakreślonych celów przebiega etapami. Ich osiąganiu winien 
służyć łańcuch zajęć edukacyjnych, których celem jest wprowa-
dzanie wychowanka w  konkretne doświadczenia poznawcze, 

74 V.J.  Duminuco, Formacja czy indoktrynacja w  pedagogice ignacjańskiej?, 
w: Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 187.

75 T. Kotlewski, Z sercem hojnym i rozpalonym miłością – o mistyce ignacjańskiej, 
Wydawnictwo Rhetos, Warszawa 2005, s. 155.

76 Charakterystyczne cechy jezuickiego wychowania, w: Podstawy edukacji igna­
cjańskiej, dz. cyt., s. 26.



1776. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

obejmujące swym zasięgiem władze duchowe człowieka: rozum, 
uczucia i wolę 77. Z tego zaś wynika, że pedagogii ignacjańskiej (je-
zuickiej) pod żadnym pozorem nie należy sprowadzać do zbioru 
zasad, których trzeba się ściśle i rygorystycznie trzymać. 
	 Oparty na przedstawionych powyżej założeniach model 
formacji ma umożliwiać wychowankom/uczniom stawanie 
się we współczesnym świecie liderami, inicjatorami działań 
odsłaniających, co znaczy „być człowiekiem” powołanym do 
życia z Bogiem przez całą wieczność 78. Tak więc cel pedagogii 
ignacjańskiej nie polega na gromadzeniu przez uczniów wia-
domości czy też przygotowaniu ich do zawodu. Należy raczej 
mówić o tym, że zmierza ona w kierunku kształtowania osoby 
zarówno w wymiarze intelektualnym, jak i moralnym. Do tego 
potrzebna jest struktura dociekania, zmagania się z  ważnymi 
kwestiami i złożonymi wartościami życia, po to, by osoba osią-
gała wewnętrzny wzrost, który wyzwala zdolność do działania, 
zwłaszcza takiego, które jest przepełnione duchem i obecnością 
Jezusa Chrystusa 79. Tym samym podejmowana przez nią forma-
cja ma pomagać w odkrywaniu przekazanej w Bożym objawie-
niu prawdy o Bogu zatroskanym o człowieka i udzielającym mu 
pomocy w życiu 80. W nabieraniu takiego przekonania niezbędne 
jest korzystanie z wiedzy religijnej, której dostarczają nauki teo-
logiczne 81, ponieważ zaniedbania w  tym zakresie sprzyjają re-
ligijności niedojrzałej, w której nad osobistymi przemyśleniami 
i refleksją dominują uczucia, nawyki i obyczaje środowiskowe 82.
	 Przedłożone elementy pedagogii ignacjańskiej zdają się two-
rzyć jedną spójną całość, ukazującą drogę rozwoju osoby. Do 

77 Tamże, s. 202.
78 W. Żmudziński, Fundament ignacjańskiej pedagogiki, w: Pedagogika ignacjań­

ska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 51–52.
79 V.J. Duminuco, Formacja czy indoktrynacja w pedagogice ignacjańskiej?, w: Pe­

dagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu, dz. cyt., s. 175–177.
80 Charakterystyczne cechy jezuickiego wychowania, w: Podstawy edukacji igna­

cjańskiej, dz. cyt., s. 20.
81 Tamże, s. 22.
82 J. Mariański, Religijność społeczeństwa polskiego w perspektywie europejskiej. 

Próba syntezy socjologicznej, Zakład Wydawniczy Nomos, Kraków 2004, s. 265.



178 Podstawy pedagogiki religii

tego, aby rozwój taki miał miejsce, niezbędne jest wyzwalanie 
w  wychowanku zdolności „przetwarzania” gromadzonych 
doświadczeń i wspomaganie go w nabywaniu zdolności samo-
dzielnego i krytycznego myślenia oraz nabywanie umiejętności 
wartościowania przyjmowanych w życiu postaw. Niezbędna jest 
przy tym świadomość wspomagania, jakiego doznaje ze strony 
takich podmiotów, jak środowisko wychowawcze i  osobowy 
Bóg. Realne nawiązywanie z  nimi relacji pomaga w  określa-
niu własnych życiowych ideałów. Ich osiąganie łączone jest 
w pedagogii ignacjańskiej z nabyciem czterech cech, które wy-
rastają z  ćwiczeń duchowych i  stanowią podstawę jezuickiego 
kształcenia. Są nimi: samoświadomość, pomysłowość, miłość 
i heroizm 83. Cechy te zarówno Ignacy Loyola, jak i jego pierwsi 
towarzysze rozumieli nie jako umiejętności nabyte, lecz jako spo-
sób działania prowadzący do osiągnięcia nakreślonego celu 84. 
W swym działaniu człowiek winien zatem dążyć do nabywania 
umiejętności przezwyciężania samego siebie i  porządkowania 
własnego życia, a więc zdobywania cnoty „zarządzania sobą” 85. 
Umiejętność ta sprzyja odkrywaniu i wyborom osobistej, orygi-
nalnej drogi życia w duchu ignacjańskiego magis. 
	 Podsumowując, można powiedzieć, że oparty na tradycji 
ignacjańskiej model edukacji zmierza do wyzwalania w osobie 
gotowości „zmiany utartych schematów myślenia poprzez stałe, 
wzajemnie oddziaływanie zachodzące między doświadcze-
niem, refleksją i działaniem” 86. Dzięki temu można obserwować 
przebieg samych procesów edukacyjnych, a  zauważalna sieć 
ich wzajemnych powiązań tworzy synergiczną przestrzeń teo-
retycznego ich opisywania. Trzeba w  końcu zauważyć i  to, że 
przedstawiony model edukacji zakłada kształtowanie nawyku 

83 Charakterystyczne cechy jezuickiego wychowania, w: Podstawy edukacji igna­
cjańskiej, dz. cyt., s. 80–84.

84 Ch. Lowney, Heroiczne przywództwo, dz. cyt., s. 303–304.
85 E. Gurba, J. Krysztofik, A. Walulik, „Zarządzanie sobą” u progu wchodzenia 

w dorosłość, „Edukacja Ustawiczna Dorosłych” 2017, nr 1, s. 131–137. 
86 Pedagogia ignacjańska. Podejście praktyczne, w:  Podstawy edukacji ignacjań­

skiej, dz. cyt., s. 112.



1796. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

uczenia się, co potwierdzają cechy wychowanków szkół jezui-
ckich z początkowego okresu ich istnienia 87. 

6.4. Pedagogia ignacjańska podstawą teorii 
pedagogiki ignacjańskiej (towarzyszenia) 
Pedagogika ignacjańska, zwana też jezuicką, bada przebieg pro
cesów edukacyjnych opartych na przedstawionych powyżej 
założeniach pedagogii ignacjańskiej. W  tym sensie jako teoria 
pedagogiczna jest jednym z nurtów pedagogiki religii. Nurt ten 
wyrasta z założeń personalizmu chrześcijańskiego oraz ducho-
wości ignacjańskiej, w  której znaczące miejsce zajmuje troska 
o większą chwałę Boga i dobro (zbawienie) człowieka. W takim 
ujęciu na plan pierwszy wysuwa się troska o nadanie działaniom 
edukacyjnym wymiaru religijnego. Nie chodzi przy tym o pomi-
janie troski o codzienne funkcjonowanie osoby, ale o rozwijanie 
w niej świadomości tego, że codzienność jest etapem osiągania 
doskonałości niezniszczalnej. 
	 Pośród różnych nurtów pedagogicznych przedłożone założe-
nia i kluczowe akcenty wpisują pedagogikę ignacjańską (towa-
rzyszenia) w krąg nurtów opisujących charakterystyczne ujęcia 
pedagogiki religii. 

87 Tamże, s. 130.



180 Podstawy pedagogiki religii

Schemat 3. Pedagogika ignacjańska (towarzyszenia) pośród nurtów pedagogi-
ki religii

Pedagogika ignacjańska (towarzyszenia) w nurtach pedagogicznych

Pedagogika

Pedagogika katolicka

Pedagogika chrześcijańska

Pedagogika respektująca
Transcendencję

Pedagogika inspirowana
pedagogiki religii

Pedagogika
ignacjańska

(towarzyszenia)

Źródło: Opracowanie własne.

Przy opisie przedstawionego schematu należy zwrócić uwagę 
na samo rozumienie pedagogiki religii, którą jako naukę umiej-
scawia się na pograniczu pedagogiki i teologii. Ma ona za zada-
nie opisywać z perspektywy obu tych dyscyplin rzeczywistość 
wychowawczą. Naukowa refleksja nad sposobami interpretacji 
ludzkiej egzystencji za sprawą nauk o wychowaniu i nauk teo-
logicznych otwiera drogę do tworzenia teorii pedagogicznych 88. 
Ponieważ zazwyczaj wielkie religie dzielą się na wyznania 
(w  chrześcijaństwie wyróżnia się: katolickie, prawosławne, 
protestanckie), dlatego przy opisie empirycznie poznawanych 
spraw ludzkiego życia poszczególne wyznania będą mieć wpływ 
na ich objaśnianie. 
	 Samo określenia „teoria” wymaga objaśnień podejmowa-
nych czynności, które umożliwiają pełniejsze poznanie badanej 
rzeczywistości. Określenie to najczęściej rozumie się jako zbiór 
wewnętrznie spójnych sądów uogólniających i  wyjaśniających 
pewną grupę zjawisk lub daną dziedzinę rzeczywistości 89. 

88 A.M. de Tchorzewski, Wstęp do teorii wychowania, dz. cyt., s. 43; M. Nowak, 
Teorie i koncepcje wychowania, dz. cyt., s. 23.

89 M. Nowak, Teorie i koncepcje wychowania, dz. cyt., s. 39.



1816. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

Przenosząc to znaczenie na teren pedagogiki, można powie-
dzieć, że teorią pedagogiczną jest to wszystko, co umożliwia 
lepsze poznanie, badanie, opisywanie, wyjaśnianie czy też 
interpretowanie tej części „rzeczywistości społecznej, która za-
wsze odnosi się do człowieka zanurzonego w  rzeczywistości 
nazywanej wychowaniem” 90. Mówiąc o teorii pedagogiki igna-
cjańskiej, mamy na myśli nie tyle tworzenie jakiegoś jednolitego 
i wewnętrznie spójnego systemu twierdzeń dotyczących szero-
ko rozumianej edukacji, ile raczej swego rodzaju intelektualną 
mapę, której fundamentem jest duchowość ignacjańska. Sama 
zaś mapa winna pełnić dwie funkcje: poznawczą i  usługową. 
W  pierwszym wypadku chodzi o  położenie akcentu na nową 
wiedzę o  walorze tak prowadzonej edukacji, w  drugim nato-
miast – o opisywanie możliwości nowych rozwiązań wprowa-
dzanych do praktyki pedagogicznej 91. 
	 Wskazane rozróżnienia i  zadania stawiane teorii naukowej 
uświadamiają, że nie jest ona jednolitym i  wewnętrznie spój-
nym systemem twierdzeń dotyczących wychowania. Dlatego 
też trudno mówić o jednym zestawie reguł postępowania, które 
dają podstawy dla wprowadzania harmonii życia z sobą i oto-
czeniem. Należy raczej brać pod uwagę wielość możliwości osią-
gania takich celów. W  swych opisach jedne będą przyjmować 
postać bardziej ogólną, a inne bardziej szczegółową. To z kolei 
uświadamia, że przy opisywaniu teorii pedagogicznej mamy 
do czynienia raczej z  mozaiką, labiryntem aniżeli strukturę 
kryształu. Nie wyklucza to jednak możliwości ubogacania myśli 
pedagogicznej nową, cząstkową wiedzą, która przyczynia się 
do twórczych poszukiwań ułatwiających intelektualny, fizyczny 
i duchowy rozwój osoby 92. 
	 Patrząc z chrześcijańskiej perspektywy na tak tworzone teorie 
służące integralnemu rozwojowi osoby, należy podkreślić, że 

90 A.M. de Tchorzewski, Wstęp do teorii wychowania, dz. cyt., s. 43.
91 M.  Malewski, Teorie andragogiczne. Metodologia teoretyczności dyscypliny 

naukowej, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1998, s. 180.
92 B. Smolińska‑Theiss, W. Theiss, Badania jakościowe – przewodnik po labiryn­

cie, w: Podstawy metodologii badań w pedagogice, red. S. Palka, Gdańskie Wydaw-
nictwo Psychologiczne, Gdańsk 2009, s. 102.



182 Podstawy pedagogiki religii

przy ich tworzeniu chodzi przede wszystkim o opis możliwości 
formowania człowieka szlachetnego, moralnego, czyniącego 
dobro, żyjącego i  kierującego się ukazywanymi mu ideałami 
i wzorcami, który sens tego trudu wiąże z osobowym Bogiem 
i nadanym przez Niego prawem moralnym. Takie oczekiwanie 
wyrasta z założeń personalizmu chrześcijańskiego, który 

określa naturę człowieka mianem „bytu pochodnego”, co ozna-
cza, że człowiek całe swe istnienie zawdzięcza Bogu jako Bytowi 
nieskończonemu i  pozostaje w  istotnej od Niego zależności. 
Z  personalizmu wynika również przekonanie o  konieczności 
odkrywania prawdy o ludzkiej osobie, po to, by po ludzku żyć, 
czyli właściwie postępować i  odpowiedzialnie wykonać czło-
wiecze (osobiste i społeczne) zadanie 93.

Tym celom przyporządkowane są też założenia teorii nazwa-
nej pedagogiką ignacjańską (towarzyszenia). Pedagogika ta, 
podobnie jak inne nurty pedagogiki religii, korzysta ze źródeł 
dostępnych na drodze empirii oraz źródeł religijnych. Korzysta-
nie z nich ma sprzyjać badaniom i opisom procesów związanych 
ze stawaniem się dojrzałym człowiekiem zarówno w wymiarze 
naturalnym, jak i  religijnym. Do osiągania tego celu korzysta 
z  metod dostępnych pedagogice religii: właściwych naukom 
społecznym i humanistycznym, jak też naukom teologicznym 94.
	 Tym, co odróżnia pedagogikę ignacjańską od innych nurtów 
pedagogiki religii, jest korzystanie z duchowości jezuickiej oraz 
promowane przez personalizm chrześcijański ujęcie antropologii. 
Oba te elementy opierają refleksję pedagogiczną na związkach 
i relacjach Stwórcy ze stworzeniem oraz na ofiarowanym stwo-
rzeniu przez Stwórcę niekończącym się życiu – nieśmiertelności. 
Tak porządkowany przez pedagogikę ignacjańską tok myślenia 
zmierza do budzenia w  człowieku przeświadczenia o  tym, że 
sensem jego życia jest wyrażana na różne sposoby służba Bogu 
(szukanie w  życiu większej chwały Boga). Taka perspektywa 
sensu ludzkiego życia domaga się umiejętności korzystania 

93 Z. Marek, A. Walulik, Pedagogika świadectwa, dz. cyt., s. 22.
94 B. Milerski, Metodologia pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogika 

religii, dz. cyt., s. 93–114.



1836. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

z poznania płynącego z empirii i intelektu, jak też poznania nad-
naturalnego (nadprzyrodzonego). Jedna i druga jego postać ma 
ułatwiać osiąganie założonych celów. Takie myślenie o edukacji 
nie zmierza jednak w  kierunku alienacji człowieka z  rzeczy-
wistości, w  której on żyje, ale ma go inspirować do patrzenia 
na świat i  własne życie przez pryzmat wiary chrześcijańskiej. 
W nurcie takiego myślenia chodzi nie tylko o uznanie istnienia 
Boga, ale też o gotowość podjęcia trudu nawiązywania z Nim 
osobowych relacji, po to, by osiągać życiowe cele postrzegane 
w  kategoriach doczesnego oraz ostatecznego celu ludzkiego 
życia. Osiągnięcie pierwszego polega na zdobywaniu określonej 
wiedzy i  konkretnych umiejętności oraz postaw niezbędnych 
do harmonijnego życia społecznego. Natomiast cel ostateczny 
chrześcijaństwo, w  tym także pedagogika ignacjańska, łączy 
z osiąganiem nieprzemijającego szczęścia, które może człowie-
kowi zapewnić tylko Bóg. 
	 W założeniach pedagogiki ignacjańskiej do osiągania nakre-
ślonych przed osobą celów edukacyjnych niezbędna jest we-
wnętrzna formacja człowieka 95. Należy ją łączyć z nabywaniem 
i  pielęgnowaniem przez osobę takich cnót (sprawności), jak 
prawość, miłość i czysta intencja służby Bogu, zażyłość z Nim, 
a  także szczera gorliwość o dusze „bez oglądania się na jakie-
kolwiek korzyści, a  jedynie na chwałę Tego, który je stworzył 
i odkupił” 96. Kierując tymi ideałami, jezuici mają używać takich 
środków, które jednoczą człowieka z Bogiem i przysposabiają go 
do tego, aby pozwalał on Bogu sobą kierować celem osiągania 
„dobra dusz”. Wprawdzie określenie to jest terminem religij-
nym, to jednak nie należy odnosić go tylko do wspomagania 
osoby w  jej religijnym rozwoju. Ignacy mówi, że dobro dusz 
zostanie osiągnięte wówczas, gdy człowiek spotka się z Bogiem 
i nawiąże z Nim osobowe relacje. Wyjaśnienie to należy odnosić 
do dobra całego człowieka, ponieważ „dobro dusz” to dobro, 
które jest także celem każdego wychowania 97. Tak rozumiane 

95 Tamże, nr 446.
96 Konstytucje Towarzystwa Jezusowego, dz. cyt., nr 813.
97 P. Tillich, Dynamika wiary, dz. cyt., s. 10 i n.



184 Podstawy pedagogiki religii

ludzkie dobro znalazło swe zastosowanie na polu edukacyjnej 
działalności jezuitów.
	 Stawiane przed pedagogiką ignacjańską cele w sposób jedno-
znaczny określają jej przedmiot. Jest nim, podobnie jak w innych 
nurtach pedagogicznych, wychowanie (formacja) człowieka. 
Charakterystyczne rysy nadaje jej duchowość ignacjańska, 
w której dla edukacji szczególnego znaczenia zdają się nabierać 
dwie zasady postępowania: magis oraz cura personalis. Wyjaśnio-
ny wcześniej na polu edukacyjnym termin magis ma inspirować 
osobę do wysiłku dawania z  siebie „więcej” na rzecz dobra 
innych osób. Chodzi więc o  wyzwalanie w  osobie rozumienia 
potrzeb społecznych, w zaspokajanie których może się włączać 
rozwijając własną wiedzę oraz wrażliwość na potrzeby drugiego 
człowieka. Tym samym wprowadzona do edukacji reguła magis 
broni osobę przed nadmiernym skupianiem się na własnych po-
trzebach (ma ją chronić przed egoizmem) oraz otwiera na służbę 
dobru powszechnemu.
	 Natomiast w myśl zasady cura personalis formacja ma sprzyjać 
autonomicznemu rozwojowi osoby poprzez promowanie indy-
widualnego i  podmiotowego postrzegania jej w  toczących się 
procesach edukacyjnych. Zasada ta zaczerpnięta z ćwiczeń du-
chowych domaga się na polu edukacyjnym poszanowania pod-
miotowości polegającej na afirmacji wolności osoby edukowa-
nej. Poza z respektowaniem jej praw w procesach edukacyjnych 
ważną do spełnienia rolę ma wychowawca. Przyrównuje się ją 
do tej, jaką w ćwiczeniach duchowych pełni ich kierownik. Dla 
zaznaczenia i  wyrażenia tej specyficznej roli i  stojących przed 
taką osobą zadań jezuici posługują się zaczerpniętym z ćwiczeń 
duchowych określeniem „towarzyszenie”, dodając określenie: 
„wychowawcze”. Znaczenie kierownika ćwiczeń duchowych 
Franz Jálics objaśnia za pomocą obrazu górskiej wspinaczki. 
Proponuje wyobrazić sobie 

górskiego przewodnika, który zna wysokie góry, ich ścieżki 
i niebezpieczeństwa. Grupa jemu zaufała. Ci, którzy chcą z nim 
iść, muszą we własnym interesie stosować się do jego wskazań. 
Gdy grupa już powróci z gór, wtedy każdy może znowu iść swo-
ją drogą. Kto wędruje w  dolinie, nie potrzebuje przewodnika. 



1856. Pedagogika ignacjańska jako nurt pedagogiki religii

Szlaki są dobrze oznakowane. Podobnie jest z  ćwiczeniami 
rekolekcyjnymi. Przyjechałeś ufając, że mogę tobie wskazać 
drogę, jakiej poszukujesz. W ten sposób powstało między nami 
porozumienie. Pokażę ci drogę, a ty pójdziesz nią przez dziesięć 
dni. Gruntownie dowiedziałem się od ciebie, czego ode mnie 
oczekujesz i czy jesteś świadomy tego, co mogę tobie pokazać. 
Jeśli zmieniłeś swoje przekonanie, jestem zawsze gotów, aby 
naszą umowę zmienić. Nie wywieram na ciebie presji. Wyma-
gam od ciebie jedynie tego, do czego sam mnie upoważniłeś. 
Wyciągać wnioski przed końcem uzgodnionego czasu byłoby 
przedwczesne, bo jeszcze nie możesz ocenić, co na tej drodze 
jest konieczne. Nie można powiedzieć o zupie, czy smakuje, czy 
nie, jeśli jej się jeszcze nie skosztowało. Prowadzę ciebie na nową 
i stromą drogę 98.

	 W ujęciu pedagogiki ignacjańskiej (towarzyszenia) zadania 
kierownika ćwiczeń wobec korzystających z  nich w  edukacji, 
szczególnie na płaszczyźnie wychowawczej, ma pełnić wycho-
wawca/nauczyciel. Nazywa się je towarzyszeniem wychowaw-
czym, które łączone jest z  dyskretną obecnością przy wycho-
wanku. Chodzi o  stwarzanie mu warunków do poszukiwania 
prawdy przy pełnym poszanowaniu jego wolności umożliwia-
jącej wewnętrzny wzrost (rozwój) 99. Istotą takiego działania 
wychowawcy ma być nie tyle podawanie wychowankowi sfor-
mułowania wyrażającego poszukiwaną prawdę  – odpowiedzi 
na dręczące go pytania, ale czuwanie nad tym, by wychowanek 
przy jej poszukiwaniu się nie zagubił. Wypełnianie tego zadania 
ma polegać na stawianiu mu pytań, przekazywaniu świadectwa 
o  własnych przemyśleniach i  doświadczeniach, ale też na po-
zostawaniu przy nim w chwilach, kiedy podejmie niewłaściwe 
i fałszywe rozwiązania. Z perspektywy wychowawczej tak prze-
byta wespół z  osobą towarzyszącą droga ułatwia wychowan-
kowi nabycie promowanej przez Ignacego Loyolę umiejętności 
rozeznawania dobra i zła. Uczy nadto wychowanka poznawać 
obowiązujące normy moralne 100, których respektowanie czyni 

98 F.  Jálics, Rekolekcje kontemplatywne, przeł. J.  Bolewski, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2008, s. 35.

99 Pedagogia ignacjańska, w: Podstawy edukacji ignacjańskiej, dz. cyt., s. 114.
100 M. Łobocki, Wychowanie moralne w zarysie, dz. cyt., s. 47.



186 Podstawy pedagogiki religii

zeń osobę dojrzałą w wymiarze codzienności, jak też życia re-
ligijnego. W  tak rozumianym towarzyszeniu wychowawczym 
chodzi więc o gotowość niesienia wychowankowi pomocy w na-
bywaniu kompetencji, które będą go inspirować do konkretnych 
działań służących dobru osobistemu i społecznemu 101. Tak zdo-
bywana wiedza wskazuje na ludzkie możliwości przekraczania 
granic własnej ograniczoności. Odsłania przy tym nowe wymia-
ry oddziaływań pedagogicznych, które nadają życiu nową jakość 
wyrażaną w  łączeniu codzienności z  wiecznością. Wartość tej 
wiedzy daje się poznać zarówno na drodze doświadczenia em-
pirycznego, jak i doświadczenia religijnego. Ważną do spełnie-
nia rolę w tych ludzkich dążeń ma rozwijana przez pedagogikę 
ignacjańską motywacja, która zmierza do ukazywania wartości 
służby dobru – samemu Bogu, a w Nim drugiemu człowiekowi. 
	 Powyższy wywód pokazuje, że pedagogika ignacjańska, zwa-
ną też jezuicką albo towarzyszenia, może zostać uznana za teorię 
naukową, która z perspektywy duchowości i charakterystycznej 
pedagogii pozwala opisywać zachodzące procesy edukacyjne 
(wychowawcze).

101 R.G. Mateo, Wielkie pragnienia i ideały człowieka według św. Ignacego Loyoli. 
U podstaw pedagogii „magis”, w: Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczes­
nego humanizmu, dz. cyt., s. 144–146; S. Fausti, Sztuka rozeznania i podejmowania 
decyzji, dz. cyt., s. 24–25.



B I B L I O G R A F I A

Ablewicz K., (Nie)obecność ducha w wychowaniu człowieka. Z filo­
zofii kultury Bogdana Nawroczyńskiego, „Horyzonty Wychowa-
nia” 2007, t. 6, nr 11, s. 57–79.

Ablewicz K., Człowiek jako metodologiczny problem pedagogiki, „Ho-
ryzonty Wychowania” 2002, t. 1, nr 1, s. 85–105. 

Adamski F., Kultura między sacrum i profanum, w: Człowiek – wycho­
wanie – kultura. Wybór tekstów, wyboru dokonał i zredagował 
F. Adamski, Wydawnictwo WAM, Kraków 1993, s. 201–202.

Alberrich E., Katecheza kerygmatyczna, w:  Słownik katechetyczny, 
Wydawnictwo Salezjańskie, Warszawa 2007, s. 424–428.

Aleksiejuk A., Marek Z., Milerski B., Pedagogika religii w Polsce, 
w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, red. Z. Marek, A. Wa-
lulik, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum 2020, 
s. 33–49.

Allport G.W., Osobowość i religia, przeł. H. Bartoszewicz, A. Bart-
kowicz, I. Wyrzykowska, Instytut Wydawniczy Pax, Warsza-
wa 1988.

Ambrogetti F., Rubin S., Jezuita papież Franciszek, przeł. A. Fijał-
kowska-Żydok, Dom Wydawniczy „Rafael”, Kraków 2013.

Ankeramit F., Narracja, reprezentacja, doświadczenie. Studia z teorii 
historiografii, red. E. Domańska, Universitas, Kraków 2004. 



188 Podstawy pedagogiki religii

Augustyn J., Ćwiczenia duchowne jako podstawa pedagogiki ignacjań­
skiej, w: Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, WSF-P 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2010, s. 13–22. 

Bagrowicz J., Aksjomat wiary jako fundament oddziaływań dydak­
tyczno-wychowawczych, w:  Wielopłaszczyznowe wsparcie czło­
wieka we współczesnej pedagogii. Księga jubileuszowa dedykowana 
księdzu biskupowi Antoniemu Długoszowi, WSF-P Ignatianum, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2011, s. 141–155.

Bagrowicz J., Edukacja religijna współczesnej młodzieży. Źródła i cele, 
Wydawnictwo UMK, Toruń 2000.

Bagrowicz J., Pedagogika chrześcijańska  – pedagogika religii (reli­
gijna) – katechetyka. Podobieństwa i różnice, w: Abyśmy podtrzy­
mywali nadzieję, red. P. Tomasik, Wydawnictwo Salezjańskie, 
Warszawa 2005, s. 46–51.

Bagrowicz J., Towarzyszyć wzrastaniu. Z dyskusji o metodach i środkach 
edukacji religijnej młodzieży, Wydawnictwo UMK, Toruń 2006.

Bagrowicz J., Trudności i szanse rozwoju pedagogiki religii w Polsce, 
w: Edukacyjny potencjał religii, red. J. Bagrowicz, J. Horowski, 
Wydawnictwo UMK, Toruń 2012, s. 9–20. 

Bardel M., Gadacz T., Osoba, w: Słownik społeczny, red. B. Szlach-
ta, Wydawnictwo WAM, Kraków 2004, s. 783–799.

Barker R., CASE* Method. Modelowanie związków encji, przeł. 
L.  Banachowski, Wydawnictwa Naukowo-Techniczne, War-
szawa 2005.

Bartholomäus W., Einführung in die Religionspädagogik, Kösel-
-Verlag, München 1983.

Bartnik C., Kultura. Aspekt teologiczny, w:  Encyklopedia katolicka, 
t.  10, red. A.  Szostek, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 
2004, kol. 191–193.

Bartnik C., Personalizm, Wydawnictwo KUL, Lublin 1995. 
Bastianel S., Formacja moralna. Wymiar etyczny i  chrześcijański, 

„Horyzonty Wychowania” 2004, t. 3, nr 6, s. 31–46.
Baumgartner H.M., Wildfeuer A.G., Teologia, w: Leksykon religii, 

red. H. Waldenfels, przeł. P. Pachciarek, Verbinum, Warszawa 
1997, s. 480–481. 

Bazylak J., Postawy religijne młodzieży i  ich związki z  wybranymi 
elementami osobowości, Wydawnictwo ATK, Warszawa 1984. 



189Bibliografia

Berner H., Współczesne kierunki pedagogiczne, w: Pedagogika, t. 1: 
Podstawy nauk o wychowaniu, red. B. Śliwerski, Gdańskie Wy-
dawnictwo Psychologiczne, Gdańsk 2006, s. 195–275.

Berner U., Religia, w: Leksykon religii, red. H. Waldenfels, przeł. 
P. Pachciarek, Verbinum, Warszawa 1997, s. 392–393. 

Bleistein R., Mystagogie in den Glauben, „Katechetische Blätter” 
1973, t. 98, nr 1, s. 30–43.

Błasiak A., Młodzież – świat wartości, WSF-P Ignatianum, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2002.

Bogdalczyk M., Wiara jako troska ostateczna. W nawiązaniu do myśli 
Paula Tillicha, „Logos i Ethos” 2012, t. 33, nr 2, s. 83–108.

Bohnsack R., Rekonstrukcyjne badania praktyk codzienności – metoda 
dokumentarna na przykładzie dyskusji grupowej, „Teraźniejszość – 
Człowiek – Edukacja” 2003, numer specjalny, s. 394–395.

Bokwa I., Teologia. Przedmiot, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, red. 
E.  Gigilewicz, Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła  II, 
Lublin 2013, kol. 659–661.

Boschki R., Einführung in die Religionspädagogik, Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft, Darmstadt 2017.

Boużyk M.M., Wychowanie otwarte na religię. Polska Szkoła Filozofii 
Klasycznej o  roli religii w  wychowaniu, Wydawnictwo UKSW, 
Warszawa 2013. 

Braun-Gałkowska M., Środowisko wychowawcze: dom, szkoła, grupa 
rówieśnicza, parafia, w: Katecheza w szkole, red. J. Krucina, Wy-
dawnictwo Wrocławskiej Księgarni Archidiecezjalnej, Wroc-
ław 1992, s. 49–63.

Brezinka W., Wychowanie i  pedagogika. Podręcznik akademicki. 
W dobie przemian kulturowych, przeł. J. Kochanowicz, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2005.

Brezinka W., Wychowywać dzisiaj. Zarys problematyki, przeł. 
H. Machoń, Wydawnictwo WAM, Kraków 2007.

Bronk A., Krajobraz postmodernistyczny, „Ethos” 1996, t.  33–34, 
nr 1–2, s. 79–100.

Bronk A., Pojęcie godności człowieka: uwagi metodologa, w: Antropo­
logiczna pedagogika ogólna, red. M. Nowak, P. Magier, I. Szew-
czak, Wydawnictwo KUL, Wydawnictwo Gaudium, Lublin 
2010, s. 57–74.



190 Podstawy pedagogiki religii

Buckley M.J., Ateizm w sporze z religią, przeł. M. Frankiewicz, Wy-
dawnictwo WAM, Kraków 2009.

Capała D., Kultura, w: Encyklopedia katolicka, t. 10, red. A. Szostek 
i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2004, kol. 188. 

Casalini C., Włodzimierz Ledóchowski’s Call for Cura Personalis: 
Humanist Roots and Jesuit Distinctiveness in Education, „Studia 
Pedagogica Ignatiana” 2019, t. 22, nr 4, s. 123–134.

Chałupniak R., „Wychowanie religijne” czy „wychowanie chrześci­
jańskie”?, w:  Wychowanie religijne u  progu trzeciego tysiąclecia 
chrześcijaństwa, red. R. Chałupniak, J. Kostorz, Wydział Teolo-
giczny Uniwersytetu Opolskiego, Opole 2001, s. 229–245.

Chałupniak R., Między katechezą a  religioznawstwem. Nauczanie 
religii katolickiej w szkole publicznej w Niemczech w latach 1945–
2000, Wydział Teologiczny Uniwersytetu Opolskiego, Opole 
2005, s. 303–337.

Charakterystyczne cechy jezuickiego wychowania, w: Podstawy eduka­
cji ignacjańskiej, przeł. B. Steczek, red. J. Kołacz, WSF-P Igna-
tianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2006. 

Charytański J., Katechetyka a  teologia praktyczna, „Ateneum Ka-
płańskie” 1974, t. 66, nr 391, s. 222–224.

Charytański J., Katecheza a doświadczenie religijne, „Ateneum Ka-
płańskie” 1978, t. 71, nr 419, s. 386–405.

Charytański J., W  kręgu zadań i  treści katechezy, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 1992. 

Chen P.P.S., The Entity-Relationship Model – Toward a Unified View 
of Data, „ACM Transactions on Database Systems” 1976, t. 1, 
nr 1, s. 9–36.

Chlewiński Z., Formacja, w:  Encyklopedia katolicka, t.  5, red. 
L.  Bieńkowski i  in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 
1989, kol. 389.

Chlewiński Z., Rola religii w funkcjonowaniu osobowości, w: Psycho­
logia religii, red. Z.  Chlewiński, Wydawnictwo KUL, Lublin 
1982.

Chlewiński Z., Zaleski Z., Godność, w: Encyklopedia katolicka, t. 5, 
red. L. Bieńkowski i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 
1989, kol. 1231–1232.



191Bibliografia

Chmielewski M., Duchowość, w:  Leksykon duchowości katolickiej, 
red. M.  Chmielewski, Wydawnictwo „M”, Lublin–Kraków 
2002, s. 226–232.

Chmielewski M., Urbański S., Rozeznawanie duchowe, w: Leksykon 
duchowości katolickiej, red. M.  Chmielewski, Wydawnictwo 
„M”, Lublin–Kraków 2002, s. 756–760.

Chodzidło T., Bóg w religiach pozachrześcijańskich, w: Encyklopedia 
katolicka, t. 2, red. F. Gryglewicz i in., Towarzystwo Naukowe 
KUL, Lublin 1989, kol. 887–890.

Cichoń W., Wartości, człowiek, wychowanie. Zarys problematyki 
aksjologiczno-wychowawczej, Wydawnictwo Uniwersytetu Ja-
giellońskiego, Kraków 1996.

Cichosz W., Antropologiczne uwarunkowania edukacji religijnej, 
w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, red. Z. Marek, A. Walu-
lik, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, Kraków 
2020, s. 359–380. 

Cichosz W., Możliwości dialogu wychowania chrześcijańskiego ze 
współczesną edukacją polską, Wydawnictwo Bernardinum, Pel-
plin 2013. 

Cichosz W., Pedagogia wiary we współczesnej szkole katolickiej, Wy-
dawnictwo TYPO 2, Warszawa 2010.

Cichosz W., Wychowanie chrześcijańskie wobec postmodernistycznej 
prowokacji, Zakłady Graficzne im. KEN, Gdańsk 2001.

Czarkowski J., Oblicza personalizmów. Konfrontacja antropologii fi­
lozoficznej E. Mouniera i P. Teilharda de Chardin, Wydawnictwo 
UMK, Toruń 1994.

Daniluk M., Duchowość chrześcijańska, w:  Encyklopedia katolicka, 
t. 4, red. R. Łukaszyk i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lub-
lin 1989, kol. 317.

Dąbek T.M., Godność człowieka na podstawie Biblii, w: Refleksje nad 
godnością człowieka, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2007, s. 29–37.

Dec I., Personalizm czy personalizmy?, w: Osoba i realizm w filozofii. 
Zadania współczesnej metafizyki, red. A. Maryniarczyk, K. Stę-
pień, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2002, 
s. 47–67.



192 Podstawy pedagogiki religii

Deklaracja o wolności religijnej, w: Sobór Watykański II, Konstytu­
cje, dekrety, deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002. 

Deklaracja o wychowaniu chrześcijańskim, w: Sobór Watykański II, 
Konstytucje, dekrety, deklaracje, Pallottinum Poznań 2002. 

Demetrio D., Edukacja dorosłych, w: Pedagogika, t. 3: Subdyscypliny 
wiedzy pedagogicznej, red. B.  Śliwerski, Gdańskie Wydawni-
ctwo Psychologiczne, Gdańsk 2006, s. 113–235.

Divarkar P., Droga wewnętrznego poznania. O  „Ćwiczeniach du­
chownych” świętego Ignacego Loyoli, przeł. B. Steczek, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2002.

Dubas E., Zmieniająca się dorosłość. Od dorosłości konwencjonalnej 
ku dorosłości subiektywnej, w:  Andragogiczne wątki, poszukiwa­
nia, fascynacje, red. E. Przybylska, Wydawnictwo UMK, Toruń 
2001, s. 77–87. 

Duchowy rozwój człowieka. Fazy życia, osobowość, wiara, religijność. 
Stadialne koncepcje rozwoju w  ciągu życia, red. P.  Socha, Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2001.

Duminuco V.J., Formacja czy indoktrynacja w pedagogice ignacjań­
skiej?, w:  Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego 
humanizmu/Ignatian Pedagogy for the Challenges of Humanism 
Today, red. W. Pasierbek, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2008, s. 173–192.

Dutkiewicz T., Antropologiczne uwarunkowania pedagogiki religii, 
w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, red. Z. Marek, A. Wa-
lulik, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum w Kra-
kowie, Kraków 2020, s. 137–149.

Dybowska E., Królikowski W., Rozwój człowieka w pedagogii igna­
cjańskiej, w: Septuaginta pedagogiczno-katechetyczna, red. A. Wa-
lulik, J. Mółka, Akademia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2017, s. 209–224.

Dybowska E., Wychowawca w pedagogice ignacjańskiej, Akademia 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2013. 

Dyczewski L., Kultura. Aspekt społeczny, w: Encyklopedia katolicka, 
t. 10, red. A. Szostek i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lub-
lin 2004, kol. 193–196.

Dyczewski L., Miejsce i funkcja wartości w kulturze, „Keryks” 2008, 
t. 7, s. 58–61.



193Bibliografia

Dyrek K., Marek Z., Edukacja do przebaczenia w pedagogii ignacjań­
skiej, „Paedagogia Christiana” 2016, nr 2(38), s. 61–84.

Dziewulski G., Teologiczne rozumienie świadectwa, Łódzkie Studia 
Teologiczne” 1997, t. 6, s. 277–307.

E.  Josef Korherr  – Studien zur religiösen Erziehung und Bildung, 
red. E. Rauszcher, H.-F. Angel, M. Langer, Verlag Dr. Kowač, 
Hamburg 2008.

Faber F.W., Postęp duszy, czyli wzrost w świętości, przeł. W. Zającz-
kowski, Wydawnictwo Księży Jezuitów, Kraków 1935. 

Fausti S., Sztuka rozeznania i podejmowania decyzji. Okazja czy po­
kusa?, przeł. B.A. Gancarz, Wydawnictwo oo. Franciszkanów 
„Bratni Zew”, Kraków 2000.

Feifel F., Die Bedeutung der Erfahrung für religiöse Bildung und 
Erziehung, w: Handbuch der Religionspädagogik, t. 1, red. E. Fe-
ifel, R.  Leuenberger, G.  Stachel, K.  Wegenast, Gutersloher 
Verlagshaus Gerd Mohn, Benziger Verlag, Zürich–Einsie-
deln–Köln 1973, s. 86–107. 

Filipkowski J., Postmodernizm, w: Encyklopedia katolicka, t. 16, red. 
E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, 
Lublin 2012, kol. 73–75.

Finke M., Pedagogika wiary, Redakcja Wydawnictw PWT, Poznań 
1996.

Fleming D.L., Czym jest duchowość ignacjańska?, przeł. D.  Piór-
kowski, Wydawnictwo WAM, Kraków 2013.

Fowler J., Stages of Faith: The Psychology of Human Development and 
the Quest for Meaning, Harper & Row Publishers, San Fran
cisco 1981.

Fraas, H.-J., Religia w procesie rozwoju osobowego dziecka, „Hory-
zonty Wiary” 1995, t. 6, nr 2, s. 45–56.

Frank V.E., Bóg nieuświadomiony, przeł. B. Chwedeńczuk, Insty-
tut Wydawniczy Pax, Warszawa 1978.

Frielingsdorf K., Demoniczne obrazy Boga, przeł. K.  Zimmerer, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 1997. 

Gaida J., Istota wychowania religijnego, w:  Wychowanie religijne 
u progu trzeciego tysiąclecia chrześcijaństwa, red. R. Chałupniak, 
J.  Kostorz, Wydział Teologiczny Uniwersytetu Opolskiego, 
Opole 2001, s. 135–143.



194 Podstawy pedagogiki religii

Gallagher M.P., Ignacjańskie rozeznanie kultury postmodernistycz­
nej, w:  Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesnego 
humanizmu/Ignatian Pedagogy for the Challenges of Humanism 
Today, red. W. Pasierbek, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2008.

Gałdowa A., Nelicki A., O możliwościach i warunkach bycia twór­
czym z perspektywy aksjologicznej teorii wartości, „Zeszyty Na-
ukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego. Prace Psychologiczne” 
1993, z. 8, s. 7–28. 

Gałkowski S., Długomyślność. Wprowadzenie do filozofii wychowa­
nia, Akademia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2016.

Głaz S., Doświadczenie religijne, Wydawnictwo WAM, Kraków 
1998.

Głaz S., Sens życia a  religia. Wymiary filozoficzno-psychologiczne, 
Wydawnictwo Fundacji Humaniora, Poznań 2006.

Goldman R., Vorfelder des Glaubens, Neukirchen Verlag, Vluyn 
1972.

Goliszek P.T., Personalistyczny wymiar katechezy, Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2016.

Góralczyk P., Wychowawcza etyka seksualna, Wydawnictwo Apo-
stolicum, Ząbki 2000. 

Granat W., Personalizm chrześcijański. Teologia osoby ludzkiej, Księ-
garnia św. Wojciecha, Poznań 1985. 

Griffith J.L., Griffith M.E., Odkrywanie duchowości w psychoterapii, 
przeł. K. Gdowska, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008.

Grom B., Psychologia religii. Ujęcie systematyczne, przeł. H.  Ma-
choń, Wydawnictwo WAM, Kraków 2009.

Grom B., Psychologia wychowania religijnego, przeł. H.  Machoń, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2011.

Grom B., Religionspädagogische Psychologie des Kleinkind-, Schul- 
und Jugendalters, Patmos-Verlag, Düsseldorf 2000.

Gurba E., Krysztofik J., Walulik A., „Zarządzanie sobą” u  progu 
wchodzenia w  dorosłość, „Edukacja Ustawiczna Dorosłych” 
2017, nr 1, s. 131–137. 

Gutek G.L., Filozoficzne i ideologiczne podstawy edukacji, Gdańskie 
Wydawnictwo Psychologiczne, Gdańsk 2003.



195Bibliografia

Halama M., Wolność. Wychowanie do wolności w świetle nauczania 
Jana Pawła II, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kra-
ków 2000.

Haręzga S., Świadectwo, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, red. E. Gi-
gilewicz i  in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2013, 
kol. 308.

Herbut J., Podmiot, w: Leksykon filozofii klasycznej, red. J. Herbut, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1997, s. 425–426.

Hildger G., Leimgruber S., Ziebertz H.-G., Religionsdidaktik. 
Ein Leitfaden für Studium Ausbildung und Beruf, Kösel-Verlag, 
München 2001.

Homplewicz J., Etyka pedagogiczna, Wydawnictwo WSP, Rze-
szów 1996.

Horowski J., Podmiotowość w pedagogice chrześcijańskiej o inspiracji 
tomistycznej, „Paedagogia Christiana” 2009, nr 2(24), s. 63–78.

Horowski J., Wychowanie moralne według pedagogiki neotomistycz­
nej, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2015. 

Hurlock E.B., Rozwój dziecka, przeł. B.  Hornowski, K.  Lewan-
dowska, B. Rosemann, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
Warszawa 1985.

Illeris K., Trzy wymiary uczenia się, przeł. A. Jurgiel i in., Wydaw-
nictwo DSW, Wrocław 2006.

Inglot M., Założenia „Ratio studiorum” (1599) i  „Charakterystycz­
nych cech jezuickiego wychowania” (1986), w: Pedagogika wiary, 
red. A. Hajduk SJ, J. Mółka SJ, WSF-P Ignatianum, Wydawni-
ctwo WAM, Kraków 2007, s. 85–95.

Jacyniak A., Płużek Z., Świat ludzkich kryzysów, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 1997.

Jacyniak A., Rozwój teorii religijnego wychowania dziecka w wieku 
przedszkolnym w  Polsce w  latach 1945–1994, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 1994.

Jacyniak A., Zrozumieć bliźniego, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2010.

Jálics F., Rekolekcje kontemplatywne, przeł. J.  Bolewski, Wydaw
nictwo WAM, Kraków 2008.

Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio”, Libreria Editrice Vaticana, 
Watykan 1998.



196 Podstawy pedagogiki religii

Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis”, Libreria Editrice Va-
ticana, Watykan 1979.

Jarissen H., Transcendencja/immanencja, w:  Leksykon religii, red. 
H.  Waldenfels, przeł. P.  Pachciarek, Verbinum, Warszawa 
1997, s. 495–497. 

Jasionek S., Uprawnienia i zobowiązania człowieka, Wydawnictwo 
Regina Poloniae, Częstochowa 1999.

Jędraszewski M., Jezus w drodze do Emaus – towarzyszenie w Europie 
dzisiaj, http://swiato-podglad.pl/abp-marek-jedraszewski/abp 
-marek-jedraszewski-przeciwko-postprawdzie-gender-i-ro-
bocie-ktory-zostal-uznany-czlowiekiem [dostęp: 14.03.2021].

Jurado M.R., Rozeznawanie duchowe. Teologia, historia, praktyka, 
przeł. K. Homa, Wydawnictwo WAM, Kraków 2002.

Kalita Z., Etyka. Antologia tekstów, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Wrocławskiego, Wrocław 1995. 

Kaluża K., Transcendencja, w:  Encyklopedia katolicka, t.  19, red. 
E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła 
II, Lublin 2013, kol. 975–978.

Kant I., Krytyka czystego rozumu, przeł. R.  Ingarden, Wydawni-
ctwo Antyk, Kęty 2001. 

Kasper W., Die Kirche angesichts der Herausforderungen der Postmo­
derne, „Stimmen der Zeit” 1997, nr 215, s. 651.

Katechizm Kościoła katolickiego, Pallottinum, Poznań 19994.
Kaźmierska K., Młodzież archidiecezji łódzkiej. Szkic do portretu, 

Archidiecezjalne Wydawnictwo Łódzkie, Łódź 2018.
Kiciński A., Katechetyka a pedagogika religijna, w: Katechetyka i ka­

techeza u  progu XXI wieku, red. A.  Kiciński, Księgarnia św. 
Wojciecha, Poznań 2007, s. 152–155.

Kiereś B., Personalizm w pedagogice, „Polska Myśl Pedagogiczna” 
2016, t. 2, nr 2, s. 271–281.

Kiereś B., Podstawy antropologiczne pedagogiki personalistycznej, 
w: Antropologiczna pedagogika ogólna, red. M. Nowak, P. Ma-
gier, I.  Szewczak, Wydawnictwo Gaudium, Lublin 2010, 
s. 95–102.

Kiereś H., Kto się boi postmodernizmu  – kto wiąże z  nim nadzieję, 
w:  U  źródeł tożsamości kultury europejskiej, red. T.  Rakowski, 



197Bibliografia

Fundacja Lubelska Szkoła Filozofii Chrześcijańskiej, Lublin 
1994, s. 201–218. 

Kiereś H., Postmodernizm, www.ptta.pl/pef/pdf/p/postmoder-
nizm.pdf [dostęp: 6.07.2021].

Kisiel-Dorohinicka C., Pasławska-Smęder I., Między skończonoś­
cią a nieskończonością. Analiza narracji doświadczenia religijnego, 
w: Septuaginta pedagogiczno-katechetyczna, Wydawnictwo Igna
tianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2017, s. 119–132. 

Kochel J., Marek Z., Pedagogia biblijna w katechezie, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2012.

Kocik L., Rodzina w obliczu wartości i wzorów życia ponowoczesnego 
świata, Oficyna Wydawnicza AFM, Kraków 2006.

Kocik L., Wzory małżeństwa i rodziny, Krakowskie Towarzystwo 
Edukacyjne, Kraków 2002. 

Kolb A., Glauben und Wissen, w:  Glauben Wissen Zukunft, red. 
A. Kolb, Verlag Styria, Graz 1987, s. 185–200.

König F., Kremer J., Chrześcijaństwo, w:  Leksykon religii, red. 
H.  Waldenfels, przeł. P.  Pachciarek, Verbinum, Warszawa 
1997, s. 60–65.

Konstytucja dogmatyczna o Objawieniu Bożym, w: Sobór Watykań-
ski II, Konstytucje, dekrety, deklaracje, Pallottinum, Poznań 2002.

Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym, w: So-
bór Watykański II, Konstytucje Dekrety, Deklaracje, Pallottinum, 
Poznań 2002.

Konstytucje Towarzystwa Jezusowego wraz z przypisami Kongregacji 
Generalnej XXXIV oraz Normy uzupełniające zatwierdzone przez 
tę samą Kongregację, Polskie Prowincje Towarzystwa Jezuso-
wego, Wydawnictwo WAM, Kraków–Warszawa 2001.

Körtner U.H.J., Wiederhehr der Religion? Das Christentum zwischen 
neuer Spiritualität und Gottvergessenheit, Gütersloher Verlags-
haus, Gütersloh 2006. 

Kot T., Duch w Biblii, „Horyzonty Wychowania” 2007, t. 6, nr 11, 
s. 81–90.

Kotlewski T., Z  sercem hojnym i  rozpalonym miłością  – o  mistyce 
ignacjańskiej, Wydawnictwo Rhetos, Warszawa 2005.



198 Podstawy pedagogiki religii

Kowalczyk S., Krajewski R., Osoba, w: Encyklopedia katolicka, t. 4, 
red. E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 
2010, kol. 903. 

Kowalczyk S., Kultura. Pojęcie, w: Encyklopedia katolicka, t. 10, red. 
A.  Szostek i  in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2004, 
kol. 188–191.

Kowalczyk S., Wolność naturą i  prawem człowieka. Indywidualny 
i  społeczny wymiar wolności, Wydawnictwo Diecezjalne, San-
domierz 2000.

Krąpiec M.A., Człowiek  – dramat natury i  osoby, w:  Wychowanie 
personalistyczne. Wybór tekstów, red. F.  Adamski, Wydawni-
ctwo WAM, Kraków 2005, s. 23–40.

Krąpiec M.A., Człowiek bytem osobowym, w:  Wychowanie na roz­
drożu. Personalistyczna filozofia wychowana, red. F.  Adamski, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 1999, 
s. 81–83.

Krąpiec M.A., Ludzka wolność i jej granice, Polskie Towarzystwo 
Tomasza z Akwinu, Lublin 2004.

Kremiec M., Nowa Wieża Babel – postmodernizm według Lyotarda, 
http://www.racjonalista.pl/kk.php/s,4468 [dostęp: 12.02.2017].

Królikowski W., Wstęp, w:  Droga duchowego uporządkowania 
i  miłości. Podstawowe pojęcia w  duchowości ignacjańskiej, red. 
W. Królikowski, Wydawnictwo WAM, Kraków 2017, s. 11–16.

Krysztofik J., Walulik A., Edukacja religijna i jej miejsce w ponowo­
czesności. Współczesne ujęcie edukacji religijnej, „Studia Kateche-
tyczne” 2016, t. 12, s. 35–50.

Kulesz Z., Głębia i  integralność. Inspiracje pedagogiczne Anselma 
Grüna, Wydawnictwo Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskie-
go, Olsztyn 2018.

Kunowski S., Podstawy współczesnej pedagogiki, Wydawnictwo 
Salezjańskie, Łódź 1981.

Kunstmann J., Religionspädagogik. Eine Einführung, A.  Francke 
Verlag, Tübingen–Basel 2010.

Kunstmann J., Rückkehr der Religion. Glaube, Gott und Kirche neu 
verstehen, Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2010.

Kupisiewicz C., Podstawy dydaktyki ogólnej, Polska Oficyna Wy-
dawnicza „BGW”, Warszawa 1994. 



199Bibliografia

Ladaria L.F., Wprowadzenie do antropologii teologicznej, przeł. 
A. Baron, Wydawnictwo WAM, Kraków 2002. 

Lalak D., Życie jako biografia. Podejście biograficzne w perspektywie 
pedagogicznej, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, Warszawa 
2010.

Legięć J., Wpływ kultury organizacyjnej na zarządzanie pracą czło­
wieka, „Perspektywy Kultury” 2018, nr 2(21), s. 69–87.

Levoratti A.J., Interpretacja Pisma Świętego, w: Międzynarodowy ko­
mentarz do Pisma Świętego. Komentarz katolicki i ekumeniczny na 
XXI wiek, red. wydania polskiego W. Chrostowski, Verbinum, 
Warszawa 2000, s. 10–34.

Lipowicz M., Ponowoczesność jako posthumanistyczna kondycja 
społeczno-kulturowa. Perspektywa pedagogiczno-socjologiczna, 
„Przegląd Pedagogiczny” 2017, nr 2, s. 34–50.

Liszka P., Personalizm, w: Leksykon pedagogiki religii, red. C. Ro-
gowski, Verbinum, Warszawa 2007, s. 571–576.

Lombaerts H., Edukacja z  perspektywy europejskiej, „Horyzonty 
Wychowania” 2002, t. 2, nr 3, s. 165–179.

Lowney Ch., Heroiczne przywództwo. Tajemnice sukcesu firmy ist­
niejącej ponad 450 lat, przeł. Ł. Malczak, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2013.

Łapińska R., Żebrowska M., Wiek dorastania, w:  Psychologia 
rozwojowa dzieci i  młodzieży, red. M.  Żebrowska, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1976, s. 443–444.

Łobocki M., Teoria wychowania, w: Encyklopedia pedagogiczna, red. 
W. Pomykało, Fundacja Innowacja, Warszawa 1993, s. 836.

Łobocki M., Wychowanie moralne w zarysie, Oficyna Wydawnicza 
„Impuls”, Kraków 2002.

Łukaszyk R., Bóg, w: Encyklopedia katolicka, t. 2, red. F. Gryglewicz 
i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1976, kol. 885–887.

Łyszczarz M., Pedagogika religii w  tradycji polskich wyznawców 
islamu, w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, red. Z. Marek, 
A.  Walulik, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum 
w Krakowie, 2020, s. 187–212.

Madej-Babula M., Edukacja zintegrowana w dialogu z wychowaniem 
religijnym, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2006. 



200 Podstawy pedagogiki religii

Magier P., Pedagogika, w: Encyklopedia katolicka, t. 15, red. E. Gi-
gilewicz i  in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła  II, 
Lublin 2011, kol. 188–189. 

Makselon J., Człowiek jako istota religijna, w: Psychologia dla teolo­
gów, red. J. Makselon, Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 
1995, s. 255–314.

Malewski M., Teorie andragogiczne. Metodologia teoretyczności dy­
scypliny naukowej, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskie-
go, Wrocław 1998.

Marczewski M., Teologia. Podmiot, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, 
red. E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pa-
wła II, Lublin 2013, kol. 661–663.

Marek Z., Autonomia pedagogiki religii, „Studia Katechetyczne” 
2016, t. 12, s. 19–33.

Marek Z., Autorytet w teorii i praktyce towarzyszenia wychowawcze­
go, „Studia Paedagogica Ignatiana” 2017, t. 20, nr 5, s. 231–248.

Marek Z., Biblia w  katechetycznej posłudze słowa, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 1998.

Marek Z., Duchowość chrześcijańska w kształtowaniu dojrzałego czło­
wieka, „Forum Pedagogiczne” 2019, t. 9, nr 2, s. 47–62.

Marek Z., Duchowość, religia i wychowanie, „Pedagogika Społecz-
na” 2015, t. 14, nr 1(55), s. 9–22.

Marek Z., Formacja (chrześcijańska) pedagogicznym wspomaganiem 
rozwoju osoby, „Studia z  Teorii Wychowania” 2020, t.  11, 
nr 2(31), s. 25–38.

Marek Z., Pedagogika towarzyszenia. Perspektywa tradycji ignacjań­
skiej, Akademia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2017.

Marek Z., Pedagogiki religii inspiracje dla duszpasterstwa młodzieży, 
w: Młodzież wobec wiary i powołania, red. A. Draguła, Uniwer-
sytet Szczeciński, Szczecin 2020, s. 157–178.

Marek Z., Podstawy i założenia katechetyki fundamentalnej, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2007.

Marek Z., Podstawy wychowania moralnego, WSF-P Ignatianum, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2005.

Marek Z., Potencjał religijny wnoszony do wychowania integralnego, 
„Pedagogika Społeczna” 2015, t. 14, nr 4, s. 9–20.



201Bibliografia

Marek Z., Religia. Pomoc czy zagrożenie dla edukacji?, Wydaw
nictwo WAM, Kraków 2014. 

Marek Z., Rozwój teorii religijnego wychowania dziecka w  wieku 
przedszkolnym w  Polsce w  latach 1945–1994, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 1994. 

Marek Z., Szczęsny M., Szołdra B., Warchał T., Bóg w przedszkolu 
i szkole. Zarys katechezy przedszkolnej i wczesnoszkolnej, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2000.

Marek Z., Walulik A., Christianity as an Inspiration for the Pedago­
gical Sciences, „Acta Universitatis Nicolai Copernici. Pedago-
gika” 2019, t. 37, nr 1, s. 27–49.

Marek Z., Walulik A., Ewangelia inspiracją dla nauk o wychowaniu, 
„Horyzonty Wychowania” 2019, t. 18, nr 45, s. 95–108.

Marek Z., Walulik A., Geneza pedagogiki religii, w: Słowniki społecz­
ne. Pedagogika religii, red. Z. Marek, A. Walulik, Wydawnictwo 
Naukowe Akademii Ignatianum w Krakowie, Kraków 2020, 
s. 11–31.

Marek Z., Walulik A., Pedagogika Dobrej Nowiny. Perspektywa kato­
licka, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum w Kra-
kowie, Kraków 2020.

Marek Z., Walulik A., Pedagogika świadectwa. Perspektywa antro­
pologiczno-kerygmatyczna, Wydawnictwo Naukowe Akademii 
Ignatianum, Kraków 2019.

Marek Z., Walulik A., Subjectivity in (of) Education: The Perspective 
of the Gospel, „Paedagogia Christiana” 2019, nr 2(44), s. 11–32.

Marek Z., Wychować do wiary, Wydawnictwo WAM, Kraków 
1996.

Mariański J., Doświadczenie religijne, w: Leksykon socjologii religii. 
Zjawiska, badania, teorie, red. J.  Mariański M.  Libiszowska-
-Żółtkowska, Verbinum, Warszawa 2004, s. 84–88.

Mariański J., Godność osobista w  ocenie młodzieży  – analiza teore­
tyczno-empiryczna, „Horyzonty Wychowania” 2020, t.  19, 
nr 50, s. 27–44. 

Mariański J., Moralność w  procesie przemian. Szkice socjologiczne, 
Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa 1990. 

Mariański J., Przedmowa, w: D. Tułowiecki, Bez Boga, Kościoła i za­
sad?, Wydawnictwo Petrus, Kraków 2012, s. 5–11.



202 Podstawy pedagogiki religii

Mariański J., Religia i moralność w świadomości Polaków: zależność 
czy autonomia?, „Konteksty Społeczne” 2015, t.  3, nr  1(5), 
s. 8–26.

Mariański J., Religia w  społeczeństwie ponowoczesnym. Studium 
socjologiczne, Oficyna Naukowa, Warszawa 2010.

Mariański J., Religijność społeczeństwa polskiego w  perspektywie 
europejskiej. Próba syntezy socjologicznej, Zakład Wydawniczy 
Nomos, Kraków 2004.

Mariański J., Rodzina wobec wartości: rozpad czy transformacja?, 
w: Rodzina – źródło życia i szkoła miłości, red. D. Kornas-Biela, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2000, s. 78–92. 

Marszałek L., Duchowość dziecka. Znaczenia – perspektywy – kon­
teksty w pedagogice przedszkolnej, Szkoła Wyższa im. Bogdana 
Jańskiego, Warszawa 2013.

Martin J., Jezuicki przewodnik po prawie wszystkim, przeł. Ł. Mal-
czak, Wydawnictwo WAM, Kraków 2017. 

Mateo R.G., Wielkie pragnienia i ideały człowieka według św. Ignacego 
Loyoli. U podstaw pedagogii „magis”, w: Pedagogika ignacjańska 
wobec wyzwań współczesnego humanizmu/Ignatian Pedagogy for 
the Challenges of Humanism Today, red. W. Pasierbek, WSF-P 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008, s. 139–156. 

Mądrzycki T., Psychologiczne prawidłowości kształtowania się po­
staw, Wydawnictwa Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 1977.

Mąkosa P., Wybrane ujęcia pedagogiki religii, „Roczniki Teologicz-
ne” 2007, t. 54, nr 6, s. 219–230. 

Mette N., Religionspädagogik, Patmos Verlag, Düsseldorf 1994.
Meurer T., Duchowość jako zamiennik religii? Wyprawy w mgliste 

pogranicze religii i duchowości, „Keryks” 2011, t. 10, s. 147–159.
Michalski J., Cele i zadania pedagogiki religii, w: Słowniki społeczne. 

Pedagogika religii, red. Z.  Marek, A.  Walulik, Wydawnictwo 
Naukowe Akademii Ignatianum w Krakowie, Kraków 2020, 
s. 73–92.

Michalski J., Edukacja i  religia jako źródło rozwoju egzystencjalno­
-kognitywnego. Studium hermeneutyczno-krytyczne, Wydawni-
ctwo UMK, Toruń 2004.

Michałowski C., Pedagogia personalistyczna wsparciem kształtują­
cego się systemu wychowania u  początków XXI wieku, w:  Nowe 



203Bibliografia

konteksty (dla) edukacji alternatywnej XXI wieku, red. B. Śliwer-
ski, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2001, s. 633–647.

Mielicka-Pawłowska H., Wychowanie do duchowości jako problem 
społeczeństwa ponowoczesnego, „Studia Paedagogica Ignatiana” 
2021, t. 24, nr 1, s. 21–44.

Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Teologia dzisiaj: perspekty­
wy, zasady i kryteria, Wydawnictwo Księży Sercanów, Kraków 
2012.

Milerski B., Hermeneutyka pedagogiczna. Perspektywy pedagogiki 
religii, Wydawnictwo Naukowe ChAT, Warszawa 2011.

Milerski B., Kształcenie międzykulturowe w  szkole z  perspektywy 
pedagogiki religii (referat wygłoszony podczas IV Ekumenicz-
nego Forum Katechetycznego, Warszawa-Radość, 15–16 maja 
2009 r.), mps.

Milerski B., Metodologia pedagogiki religii, w:  Słowniki społeczne. 
Pedagogika religii, red. Z.  Marek, A.  Walulik, Wydawnictwo 
Naukowe Akademii Ignatianum w Krakowie, Kraków 2020, 
s. 93–114.

Milerski B., Pedagogika religii, w: Pedagogika 1. Podręcznik akademi­
cki, red. Z. Kwieciński, B. Śliwerski, Wydawnictwo Naukowe 
PWN, Warszawa 2005, s. 45–68.

Milerski B., Religia a szkoła. Status edukacji religijnej w szkole w uję­
ciu ewangelickim, Chrześcijańska Akademia Teologiczna, War-
szawa 1998.

Mirek Z., Tożsamość człowieka w kontekście relacji natura – kultura – 
sacrum, „Horyzonty Wychowania” 2003, t. 2, nr 4, s. 15–38.

Misiaszek K., Pedagogika religii w  relacji do szkolnego nauczania 
religii, w: Słowniki społeczne. Pedagogika religii, red. Z. Marek, 
A.  Walulik, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum 
w Krakowie, Kraków 2020, s. 51–72.

Morbitzer J., Postmodernistyczne konteksty Internetu, www.up. kra-
kow.pl/ktime/ref2005/morbitz1.pdf [dostęp: 23.05.2021].

Mółka J., Drogi życiowego sukcesu. Perspektywa pedagogiczna, Wy-
dawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum w  Krakowie, 
Kraków 2020. 



204 Podstawy pedagogiki religii

Mółka J., W nurcie personalistycznego wychowania, „Rocznik Wy-
działu Pedagogicznego WSF-P Ignatianum w  Krakowie” 
2003, s. 71–86.

Mółka M., Między inkluzją a ekskluzją w resocjalizacji. Perspektywa 
biograficzna w  pedagogicznej refleksji nad readaptacją społeczną, 
Akademia Ignatianum w  Krakowie, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2018.

Müller G.L., Dogmatyka katolicka, przeł. W.  Szymona, Wydaw
nictwo WAM, Kraków 2015.

Murawski R., Wychowanie w  wierze: co to jest?, w:  Wychowanie 
w wierze w kontekście przemian współczesności, red. R. Buchta, 
S. Dziekoński, Księgarnia św. Jacka, Katowice 2011, s. 15–26.

Murawski, R. Dorastający, w: Jestem świadkiem Chrystusa w Koście­
le. Podręcznik do religii dla I klasy liceum i technikum, seria: Drogi 
świadków Chrystusa, red. Z. Marek, Wydawnictwo WAM, Kra-
ków 2002, s. 23–48.

Nalaskowski A., Zateizowana transcendencja, czyli niejasność wy­
chowania, w: Pedagogika ignacjańska wobec wyzwań współczesne­
go humanizmu/Ignatian Pedagogy for the Challenges of Humanism 
Today, red. W. Pasierbek, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008, 
s. 211–222.

Napiórkowski S., Teologia. Metody, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, 
red. E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pa-
wła II, Lublin 2013, kol. 664–667.

Nikitorowicz J., Tradycja, w: Encyklopedia pedagogiczna XXI wieku, 
t. 6, red. T. Pilch, Wydawnictwo Akademickie „Żak”, Warsza-
wa 2007, s. 773.

Nipkow K.E., Grundfragen der Religonspädagogik, Gütersloher 
Verlagshaus, Gütersloh 1982.

Nossol A., Wychowanie religijne jako wyzwanie dla współczesnej Eu­
ropy, w: Wychowanie religijne u progu trzeciego tysiąclecia chrześ­
cijaństwa, red. R. Chałupniak, J. Kostorz, Wydział Teologiczny 
Uniwersytetu Opolskiego, Opole 2001, s. 15–21.

Nowak M., Pedagogiczny profil nauk o wychowaniu, Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2012.

Nowak M., Pedagogika personalistyczna  – wyzwanie i  nadzieja 
dnia dzisiejszego, w:  Osoba a  wychowanie  – wokół pedagogiki 



205Bibliografia

personalistycznej i edukacji zdrowotnej według Jana Pawła II, red. 
K.  Guzowski, A.  Kostencka, G.  Barth, Wydawnictwo KUL, 
Lublin 2013, s. 13–33.

Nowak M., Specyfika, wyzwania, możliwości i perspektywy pedagogiki 
chrześcijańskiej w Polsce, w: Pedagogika chrześcijańska. Tradycja, 
współczesność, nowe wyzwania, red. J. Michalski, A. Zakrzew-
ska, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2010, s. 13–35.

Nowak M., Teorie i koncepcje wychowania, Wydawnictwa Akade-
mickie i Profesjonalne, Warszawa 2008.

Nowak M., Wychowanie, w: Leksykon pedagogiki religii, red. C. Ro-
gowski, Verbinum, Warszawa 2007, s. 840–843. 

O’Collins G., Farrugia E.G., Leksykon pojęć teologicznych i kościel­
nych z indeksem angielsko-polskim, przeł. J. Ożóg, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2002.

Okoń W., Edukacja, w:  tegoż, Słownik pedagogiczny, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1981, s. 66. 

Okoń W., Nowy słownik pedagogiczny, Wydawnictwo Akade
mickie „Żak”, Warszawa 1995.

Okoń W., Pedagogika, w: tegoż, Słownik pedagogiczny, Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1981, s. 222–223.

Okoń W., Rzecz o edukacji nauczycieli, Wydawnictwa Szkolne i Pe-
dagogiczne, Warszawa 1991. 

Olbrycht K., Godność w  teorii i  praktyce wychowania, w:  Refleksje 
nad godnością człowieka, red. A. Królikowska, Z. Marek, WSF-P 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2007.

Olbrycht K., Wychowanie do wartości – w centrum aksjologicznych 
dylematów współczesnej edukacji, „Paedagogia Christiana” 2009, 
nr 2(24), s. 89–104.

Olchanowski T., Duchowość i narcyzm, Wydawnictwo Psycholo-
gii i Kultury Eneteia, Warszawa 2006.

Olearczyk T., Rodzina między starym a nowym paradygmatem, Ver-
bum, Ružomberok 2013.

Oleś P.K., Godność  – zapoznana czy zapoznawana?, w:  Godność 
w  perspektywie nauk, red. H.  Grzmil-Tylutki, Z.  Mirek, Mię-
dzynarodowe Towarzystwo Naukowe Fides et Ratio, Kraków 
2012, s. 93–102.



206 Podstawy pedagogiki religii

Orędzie końcowe Synodu Biskupów do Ludu Bożego, „L’Osservatore 
Romano” 2000, t. 30, nr 1, s. 26 

Orth S., Was heißt glauben?, „Herder Korrespondenz” 2013, t. 67, 
nr 8, s. 380–381.

Osoba, w:  Praktyczny słownik biblijny, red. A.  Grabner-Haider, 
Instytut Wydawniczy Pax, Wydawnictwo Księży Pallotynów, 
Warszawa 1994, s. 907. 

Ossowska M., Socjologia moralności, Państwowe Wydawnictwo 
Naukowe, Warszawa 1963.

Panuś T., Zasada chrystocentryzmu i jej realizacja w polskiej katechi­
zacji, Wydawnictwo WAM, Kraków 2010.

Papis W.E., Wychowanie w szkole jako pomoc wychowania rodzinnego, 
w: XVIII Międzynarodowy Kongres Rodziny, red. A. Czarnocki, 
Fundacja Rodzina Nadzieją Jutra, Katolicka Agencja Informa-
cyjna, Warszawa 1994.

Pasierbek W., Riegel U., Ziebertz H.-G., Poland: Religious Indivi­
dualisation among Youth, w: God, Youth in Europe I:. An Inter­
national Empirical Study about Religiosity, red. H.-G. Ziebertz, 
W.K. Kay, LIT Verlag, Münster 2006, s. 104–116. 

Pawluczuk W., Duchowość, w: Leksykon socjologii religii. Zjawiska – 
badania – teorie, red. M. Libiszowska‑Żółtkowska, J. Mariański, 
Verbinum, Warszawa 2004, s. 90. 

Pedagogia ignacjańska. Podejście praktyczne, w:  Podstawy edukacji 
ignacjańskiej, przeł. B. Steczek, red. J. Kołacz, WSF-P Ignatia-
num, Wydawnictwo WAM, Kraków 2006, s. 99–165. 

Pedagogie katolickich zgromadzeń zakonnych. Historia i  współczes­
ność, t. 1, red. J. Kostkiewicz, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, 
Kraków 2012.

Pedagogie katolickich zgromadzeń zakonnych. Historia i  współczes­
ność, t. 2, red. J. Kostkiewicz, K. Misiaszek, Oficyna Wydaw-
nicza „Impuls”, Kraków 2013.

Pedagogie katolickich zgromadzeń zakonnych. Historia i  współczes­
ność, t. 3, red. J. Kostkiewicz, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, 
Kraków 2015.

Pedagogika ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, red. A. Królikow-
ska, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2010.



207Bibliografia

Perszon J., Kulturowe uwarunkowania pedagogiki religii, w: Słowniki 
społeczne. Pedagogika religii, Wydawnictwo Naukowe Akade-
mii Ignatianum w Krakowie, Kraków 2020, s. 115–135.

Piaget J., Studia z psychologii dziecka, przeł. T. Kołakowska, Pań-
stwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1966.

Piechnik L., Powstanie i rozwój jezuickiej „Ratio studiorum” (1548–
1599), Wydawnictwo WAM, WSF-P Ignatianum, Kraków 
2003. 

Piechnik L., Szkoły jezuickie w Polsce w latach 1564–1773, „Hory-
zonty Wiary” 1990, nr 3, s. 69–79. 

Piegza J., Człowiek – istota moralna. Teologia moralna fundamentalna, 
t. 1, Wydawnictwo Uniwersytetu Opolskiego, Opole 2002.

Pieter J., Oceny i wartości, Wydawnictwo Śląsk, Katowice 1973. 
Pieter J., Środowisko wychowawcze, Wydawnictwo Uniwersytetu 

Śląskiego, Katowice 1972.
Płużek Z., Rozwój jest procesem stawania się. Wprowadzenie do prob­

lematyki rozwoju, w: Jak sobie z tym poradzić?, red. W. Szewczyk, 
Wydawnictwo Biblos, Tarnów 1994, s. 13–26. 

Podstawy edukacji ignacjańskiej, przeł. B.  Steczek, red. J.  Kołacz, 
WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2006.

Potocki A., Wychowanie religijne w polskich przemianach, Wydaw-
nictwo UKSW, Warszawa 2007.

Poznański J., Kształtowanie postawy służby w III tygodniu „Ćwiczeń 
duchownych” – przesłanie dla praktyki edukacyjnej, w: Pedagogika 
ignacjańska. Historia, teoria, praktyka, red. A. Królikowska, WSF-PWSF-P 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2010, s. 41–56.

Praktyczny słownik współczesnej polszczyzny, t. 25, red. H. Zgółko-
wa, Wydawnictwo Kurpisz, Poznań 2000.

Praktyczny słownik współczesnej polszczyzny, t. 50, red. H. Zgółko-
wa, Wydawnictwo Kurpisz, Poznań 2000. 

Prężyna W., Funkcja postawy religijnej w osobowości człowieka, Re-
dakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1981. 

Prężyna W., Intensywność postawy religijnej a osobowość, Towarzy-
stwo Naukowe KUL, Lublin 1973. 

Przetacznik M., Spionek H., Psychologia rozwojowa dzieci i młodzie­
ży, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1975. 



208 Podstawy pedagogiki religii

Przetacznikowa M., Podstawy rozwoju psychicznego dzieci i  mło­
dzieży, Państwowe Zakłady Wydawnictw Szkolnych, Warsza-
wa 1973. 

Przybylski B., Współczesne tendencje w teologii życia wewnętrznego, 
„Ateneum Kapłańskie” 1963, t. 66, nr 391, s. 220–233. 

Puchowski K., Jezuickie kolegia szlacheckie Rzeczypospolitej Obojga 
Narodów. Studium z  dziejów edukacji elit, Wydawnictwo Uni-
wersytetu Gdańskiego, Gdańsk 2007.

Puchowski K., Teatr jezuicki w Rzeczypospolitej Obojga Narodów – 
Clio w edukacji obywatela, w: Świat teatru – świat wartości. Wycho­
wanie obywatelskie w teatrze szkolnym jezuitów w Rzeczypospolitej 
XVI–XVIII w., red. J. Okoń, Collegium Columbinum, Kraków 
2017, s. 105–131.

Puchowski K., Wiktoria wiedeńska (1683) w jezuickim teatrze w Pol­
sce, „Horyzonty Wiary” 1992, nr 13, s. 67–80.

Rahner K., Podstawowy wykład wiary. Wprowadzenie do pojęcia 
chrześcijaństwa, przeł. T. Mieszkowski, Instytut Wydawniczy 
Pax, Warszawa 1987. 

Rahner K., Vorgrimler H., Chrześcijaństwo, w: Mały słownik teolo­
giczny, przeł. T. Mieszkowski, P. Pachciarek, Instytut Wydaw-
niczy Pax, Warszawa 1987, kol. 56–60.

Rahner K., Vorgrimler H., Religia, w:  Mały słownik teologiczny, 
przeł. T.  Mieszkowski, P.  Pachciarek, Instytut Wydawniczy 
Pax, Warszawa 1987, kol. 387–388. 

Rahner K., Vorgrimler H., Teologia, w: Mały słownik teologiczny, 
przeł. T.  Mieszkowski, P.  Pachciarek, Instytut Wydawniczy 
Pax, Warszawa 1987, kol. 466–471.

Ratzinger J./Benedykt XVI, Jezus z  Nazaretu, cz.1: Od chrztu 
w  Jordanie do Przemienienia, przeł. W.  Szymona, Wydawnic
two „M”, Kraków 2007.

Religionspädagogik, w: Praktisches Wörterbuch der Religionspädago­
gik und Katechetik, red. E.J. Korherr, G. Hierzenberger, Herder 
Verlag, Wien–Freiburg–Basel 1973, s. 809–811. 

Rembierz M., Polskie doświadczenie wielokulturowości w  interpre­
tacji Jana Pawła II jako inspiracja dla edukacji międzykulturowej, 
„Edukacja Międzykulturowa” 2013, nr 2, s. 57–94.



209Bibliografia

Rogowski C., Pedagogika religii, w: Leksykon pedagogiki religii, red. 
C. Rogowski, Verbinum, Warszawa 2007, s. 562. 

Rostowska T., System wartości rodziców i  dzieci jako zadanie roz­
wojowe, w: Rodzina: źródło życia i  szkoła miłości, red. D. Biela, 
Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 2001, s. 217–229.

Rowland T., Wiara Ratzingera, teologia Benedykta XVI, przeł. 
A. Gomola, Wydawnictwo WAM, Kraków 2010. 

Rubacha K., Edukacja jako przedmiot pedagogiki i  jej subdyscyplin, 
w:  Pedagogika 1. Podręcznik akademicki, red. Z.  Kwieciński, 
B. Śliwerski, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2006, 
s. 21–33.

Rusecki M., Wychowanie religijne w  rodzinie, w:  Religijno-mo­
ralny wymiar rozwoju i  wychowania, red. A.  Rynio, K.  Braun, 
A.  Lendzion, D.  Opozda, Wydawnictwo KUL, Lublin 2012, 
s. 299–335.

Rynio A., „Wczoraj” i „dziś” katolickiej myśli pedagogicznej w kon­
tekście współczesnych wyzwań wychowawczych, w:  Pedagogika 
chrześcijańska. Tradycja, współczesność, nowe wyzwania, red. 
J.  Michalski, A.  Zakrzewska, Wydawnictwo Adam Marsza-
łek, Toruń 2010, s. 71–87. 

Rynio A., Integralne wychowanie w myśli Jana Pawła II, Wydawni-
ctwo KUL, Lublin 2004.

Rynio A., Rola wzorów osobowych w budowaniu autorytetu nauczy­
ciela i  wychowawcy, w:  Wychować (w sobie) Mistrza. W  stronę 
jubileuszu 80‑lecia Profesora Wojciecha Kojsa i Profesora Janusza 
Mariańskiego, red. L. Pawelski, M. Rembierz, Polskie Stowa-
rzyszenie Nauczycieli Twórczych, Szczecinek 2019, s. 315–320.

Sakowicz E., Religioznawstwo, Polihymnia, Lublin 2009.
Sakowicz E., Typologia, w: Encyklopedia katolicka, t. 16, red. E. Gi-

gilewicz i  in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła  II, 
Lublin 2012, kol. 1402–1403.

Schulz R., Elementy pedagogicznego obrazu wychowania, Państwo-
we Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1990.

Schulz R., Wykłady z pedagogiki ogólnej, t. 2: O integralną wizję czło­
wieka i jego rozwoju, Wydawnictwo UMK, Toruń 2007.



210 Podstawy pedagogiki religii

Sesboüé B., Wierzę. Wezwanie do wiary katolickiej dla kobiet i męż­
czyzn XXI wieku, Wydawnictwo Księży Marianów, Księgarnia 
św. Wojciecha, Warszawa–Poznań 2000.

Seweryniak H., Świadectwo i sens. Teologia fundamentalna, Płocki 
Instytut Wydawniczy, Płock 2001.

Sikorski T., Sumienie, w: Słownik teologiczny, t. 2, red. A. Zuber-
bier, Księgarnia św. Jacka, Katowice 1985–1989.

Simon W., Pedagogika religii w Niemczech, w: Leksykon pedagogiki re­
ligii, red. C. Rogowski, Verbinum, Warszawa 2007, s. 565–568. 

Skorowski H., Sumienie, w:  Słownik społeczny, red. B.  Szlachta, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2004, s. 1383–1388.

Smolińska‑Theiss B., Theiss W., Badania jakościowe – przewodnik 
po labiryncie, w: Podstawy metodologii badań w pedagogice, red. 
S.  Palka, Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne, Gdańsk 
2009, s. 79–102.

Stachel, G., Pedagogika religii, w: Słownik katechetyczny, Wydaw
nictwo Salezjańskie, Warszawa 2007, s. 704–707. 

Stańkowski B., Wychowanie integralne dzieci i młodzieży w praktyce 
salezjańskiej – relacja z badań własnych, „Edukacja. Studia. Ba-
dania. Innowacje” 2008, nr 3, s. 61–74.

Steuden S., Schizofrenia jest nie tylko chorobą, ale także doświadcza­
niem ludzkiej godności, w: Refleksje nad godnością człowieka, red. 
A. Królikowska, Z. Marek, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo 
WAM, Kraków 2007, s. 49–58. 

Strojnowski J., Dojrzałość, w:  Encyklopedia katolicka, t.  4, red. 
R. Łukaszyk i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1989, 
kol. 29–30.

Stróżewski W., Mała fenomenologia autorytetu, „Ethos” 1997, t. 37, 
nr 1, s. 32–35.

Surzykiewicz J., Religia, religijność i duchowość jako zasoby osobowe 
i kapitał społeczny w pedagogice społecznej/pracy socjalnej, „Peda-
gogika Społeczna” 2015, t. 14, nr 1(55), s. 23–71.

Szacki J., Tradycja, w: Słownik społeczny, red. B. Szlachta, Wydaw-
nictwo WAM, Kraków 2004, s. 1491–1495.

Szafrański A., Człowiek – struktura bytowa, w: Encyklopedia katoli­
cka, t. 3, red. R. Łukaszyk i in., Towarzystwo Naukowe KUL, 
Lublin 1979, kol. 905–908.



211Bibliografia

Szahaj A., Postmodernizm, w: Słownik społeczny, red. B. Szlachta, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2004, s. 935–941.

Szostek A., Wokół godności i  miłości, w:  Refleksje nad godnością 
człowieka, red. A. Królikowska, Z. Marek, WSF-P Ignatianum, 
Wydawnictwo WAM, Kraków 2007, s. 15–27.

Szuman S., Dzieła wybrane, t. 1, Wydawnictwa Szkolne i Pedago-
giczne, Warszawa 1985.

Szymańska M., Marek Z., Walulik A., Religious Upbringing in 
Family, „Central European Journal of Educational Research” 
2020, t. 2, nr 2, s. 17–26.

Szymik J., Teologia. Natura, w:  Encyklopedia katolicka, t.  19, red. 
E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, 
Lublin 2013, kol. 657–659.

Szymik J., Topika teologiczna, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, red. 
E. Gigilewicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, 
Lublin 2013, kol. 693–694.

Ślipko T., Zarys etyki ogólnej, Wydawnictwo WAM, Kraków 2002. 
Śliwerski B., Wprowadzenie do pedagogiki, w: Pedagogika, t. 1: Pod­

stawy nauk o wychowaniu, red. B. Śliwerski, Gdańskie Wydaw-
nictwo Pedagogiczne, Gdańsk 2015, s. 79–113.

Św. Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowne, Wydawnictwo WAM, 
Kraków 2013.

Tchorzewski A.M. de, Miłość, nadzieja, odpowiedzialność – warun­
kiem więzi w rodzinie, w: Dziecko, rodzina, wychowanie. Wybrane 
konteksty, red. J. Karbowniczek, Akademia Ignatianum, Wy-
dawnictwo WAM, Kraków 2015, s. 25–45. 

Tchorzewski A.M.  de, Wstęp do teorii wychowania, Akademia 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2016.

Teinert Z., Osoba, w: Leksykon pedagogiki religii, red. C. Rogowski, 
Verbinum, Warszawa 2007, s. 494–498. 

Theil‑Bielańska D., Osoba jako podmiot wychowania w  świetle 
koncepcji personalizmu integralnego ks. Wincentego Granata, 
w: Chrześcijańskie inspiracje w pedagogice, red. J. Kostkiewicz, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2011, 
s. 79–90. 

Theologie, w: Lexikon für Theologie und Kirche, t. 10, red. J. Hofer, 
K. Rahner, Herder Verlag, Freiburg im Breisgau 1966, s. 62–71.



212 Podstawy pedagogiki religii

Tillich P., Dynamika wiary, przeł. A.  Szostkiewicz, W  drodze, 
Poznań 1987.

Tomasik P., Kwestie fundamentalne metodologii katechetyki, „Studia 
Katechetyczne” 2013, t. 9, s. 71–90.

Tułowiecki D., Bez Boga, Kościoła i zasad?, Wydawnictwo Petrus, 
Kraków 2012.

Urbaniak‑Zając D., Kos E., Badania jakościowe w pedagogice, Wy-
dawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2013.

Urbański S., Polska teologia życia mistycznego (1914–1939), Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego, 
Warszawa 2001.

Waldenfels H., O Bogu, Jezusie Chrystusie i Kościele dzisiaj. Teologia 
fundamentalna w kontekście czasów obecnych, przeł. A. Paciorek, 
Księgarnia św. Jacka, Katowice 1993.

Waldenfels H., Teologia w chrześcijaństwie, w: Leksykon religii, red. 
H.  Waldenfels, przeł. P.  Pachciarek, Verbinum, Warszawa 
1997, s. 481–483. 

Walulik A., Edukacyjne wspomaganie dorosłych w  refleksji nad ży­
ciem, Akademia Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 
2012.

Walulik A., Kisiel-Dorohinicka C., Narracyjne i etyczne rozumienie 
tożsamości osoby w badaniach biograficznych. Perspektywa Paula 
Ricoeura, w: Stałość i zmienność w biografii. Przełomy biograficz­
ne, red. E. Dubas, A. Gutowska, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Łódzkiego, Łódź 2019, s. 193–202. 

Walulik A., Kompetencje religijne w  całożyciowym uczeniu się, 
w:  Edukacja  – wczoraj, dziś i  jutro, t.  5: Edukacja ustawiczna 
w  Polsce i  na świecie, red. E.  Jagiełło, R.  Matysiuk, U.  Tyluś, 
Siedleckie Towarzystwo Naukowe, Siedlce 2013, s. 198–222. 

Walulik A., Moderacyjne i synergiczne kształtowanie dorosłości. Pro­
pozycja typologii modeli znaczeń wiedzy religijnej na przykładzie 
Korespondencyjnego Kursu Biblijnego, WSF-P Ignatianum, Wy-
dawnictwo WAM, Kraków 2011. 

Walulik A., Moja mama ma swoją „świętą trójcę”. Wychowanie w ro­
dzinie polskiej na emigracji w Australii, w: Biografia i badanie bio­
grafii, t. 8: Biografie rodzinne i uczenie się, red. E. Dubas i in., Wy-
dawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2021, s. 197–213.



213Bibliografia

Walulik A., Niewiedza religijna i  jej andragogiczne konsekwencje, 
w: Edukacja dorosłych jako czynnik rozwoju społecznego, t. 2, red. 
T. Aleksander, Instytut Technologii Eksploatacji – PIB, Radom 
2010, s. 232–243.

Walulik A., Wychowanie religijne w rodzinie na emigracji. Perspekty­
wa biograficzna, „Edukacja Dorosłych” 2021, t. 84, nr 1, s. 53–71.

Węckowski R., Edukacja wczesnoszkolna, w: Encyklopedia pedago­
giczna, red. W.  Pomykało, Fundacja Innowacja, Warszawa 
1993, s. 169–173. 

Wielgus S., Postmodernizm, „Keryks” 2008, t. 7, s. 35–56.
Wielgus S.,  Rodzina wobec współczesnych zagrożeń, w:  Rodzina: 

źródło życia i szkoła miłości, red. D. Biela, Towarzystwo Nauko-
we KUL, Lublin 2001, s. 16–20.

Wiseman J.A., Historia duchowości chrześcijańskiej. Wybrane zagad­
nienia, przeł. A. Wojtasik, Wydawnictwo WAM, Kraków 2009.

Witek S., Chrześcijańska wizja moralności, Księgarnia św. Wojcie-
cha, Poznań 1982.

Witek S., Duchowość religijna, w: Encyklopedia katolicka, t. 4, red. 
R. Łukaszyk i in., Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1989, 
kol. 330–331.

Wojtyła K., Osoba i  czyn, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 
1994. 

Wolter E., Podmiotowość jako kategoria pedagogiczna, „Paedagogia 
Christiana” 2009, nr 2(24), s. 55–61.

Wójcik E., Teologia, w: Encyklopedia katolicka, t. 19, red. E. Gigile-
wicz i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, Lublin 
2013, kol. 654–655.

Wójtowicz M., Dynamika Ćwiczeń duchownych św. Ignacego Loyoli 
w  ujęciu Gillesa Cussona, w:  Pedagogika ignacjańską. Historia, 
teoria, praktyka, red. A. Królikowska, WSF-P Ignatianum, Wy-
dawnictwo WAM, Kraków 2010, s. 57–83.

Wprowadzenie do ćwiczeń duchownych, w: Św. Ignacy Loyola, Pisma 
wybrane. Komentarze II, oprac. M. Bednarz, A. Bober, R. Skórka, 
Wydawnictwo Apostolstwa Modlitwy, Kraków 1968, s. 7–92.

Wroczyński R., Edukacja ustawiczna, w: Encyklopedia pedagogicz­
na, red. W. Pomykało, Fundacja Innowacja, Warszawa 1993, 
s. 173–178.



214 Podstawy pedagogiki religii

Wroczyński R., Pedagogika społeczna, Państwowe Wydawnictwo 
Naukowe, Warszawa 1979.

Wrońska K., Człowiek w doświadczeniu wielowymiarowej transcen­
dencji, w:  Antropologiczna pedagogika ogólna, red. M.  Nowak, 
P. Magier, I. Szewczak, Wydawnictwo KUL, Gaudium, Lub-
lin 2010, s. 175–188.

Wychowanie personalistyczne. Wybór tekstów, red. F. Adamski, Wy-
dawnictwo WAM, Kraków 2005.

Zarys duchowości ignacjańskiej, w: Św. Ignacy Loyola, Pisma wybra­
ne. Komentarze II, oprac. M. Bednarz, A. Bober, R. Skórka, Wy-
dawnictwo Apostolstwa Modlitwy, Kraków 1968, s. 343–355.

Zarzycki S., Człowiek jako podmiot w ujęciu teologicznym, „Paeda-
gogia Christiana” 2009, nr 2(24), s. 25–37.

Zdybicka Z., Transcendentne odniesienie człowieka, w: Wychowanie 
personalistyczne. Wybór tekstów, red. F.  Adamski Wydawni-
ctwo WAM, Kraków 2005, s. 69–88.

Zellma A., Formacja sumienia uczestników lekcji religii w  czasach 
„płynnej nowoczesności”, „Forum Teologiczne” 2014, t.  15, 
s. 109–120.

Ziebertz H.-G., Heil S., Anthropologische Grundlage Religiösen Ler­
nens, „Horyzonty Wychowania” 2002, t. 1, nr 1, s. 107–127.

Ziebertz H.-G., Heil S., Antropologiczne podstawy kształcenia reli­
gijnego, „Horyzonty Wychowania” 2002, t. 1, nr 1, s. 129–151.

Ziebertz H.-G., Religijność i wychowanie w świecie pluralistycznym, 
przeł. A. Białek, P. Łacny, Wydawnictwo WAM, WSF-P Igna-
tianum, Kraków 2001.

Ziebertz H.-G.  Religionspädagogik als empirische Wissenschaft. 
Beiträge zu Theorie und Forschungspraxis, Deutscher Studien 
Verlag, Weinheim 1994.

Zięba S., Człowiek.  2. Pochodzenie, w:  Leksykon pedagogiki religii, 
red. C. Rogowski, Verbinum, Warszawa 2007, s. 93–99.

Ziółkowska A., Czas, tożsamość i podmiotowość. Wokół wybranych 
ujęć fenomenologicznych i  hermeneutycznych, w:  Aporie czasu, 
red. P. Orlik, Wydawnictwo UAM, Poznań 2011, s. 167–198.

Zmorzanka A., Magia, w: Encyklopedia katolicka, t. 11, red. A. Szo-
stek i in., Towarzystwo Naukowe KUL Jana Pawła II, Lublin 
2006, kol. 794–798.



215Bibliografia

Zoll A., Człowiek jako podmiot wolności i praw w jednoczącej się Eu­
ropie, w: Człowiek w jednoczącej się Europie, red. A. Królikow-
ska, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2004, 
s. 45–56.

Zuziak W., Aksjologia Louisa Lavelle’a wobec ponowoczesnego kryzy­
su wartości, Wydawnictwo WAM, Kraków 2012.

Zwyczaj, w:  Wielka encyklopedia PWN, t.  30, red. J.  Wojnowski, 
Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2005, s. 484.

Zygmantovich S.V., Competence Approach to the Professional 
Training of Future, http://librar.org.ua/sections_load.php?s= 
libraries&id=1269&start=3 [dostęp: 11.12.2010].

Żmudziński W., Cel pracy wychowawczej w  szkołach jezuickich, 
„Horyzonty Wiary” 1995, t. 6, nr 4, s. 63–73. 

Żmudziński W., Fundament ignacjańskiej pedagogiki, w: Pedagogika 
ignacjańska wobec wyzwań współczesnego humanizmu/Ignatian 
Pedagogy for the Challenges of Humanism Today, red. W. Pasier-
bek, WSF-P Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008, 
s. 51–64.

Żmudziński W., Sukces po ignacjańsku. Cztery filary jezuickiego 
sukcesu według Chrisa Lowneya, w:  Pedagogika ignacjańska wo­
bec wyzwań współczesnego humanizmu/Ignatian Pedagogy for 
the Challenges of Humanism Today, red. W. Pasierbek, WSF-P 
Ignatianum, Wydawnictwo WAM, Kraków 2008, s. 265–271.

Żurakowski B., Humanizm pedagogiki kultury, w: Pedagogika kultu­
ry – wychowanie do wyboru wartości, red. B. Żurakowski, Oficy-
na Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2003, s. 15–27.

Żurek S.J., Pedagogika religii w  tradycji judaistycznej, w:  Słowniki 
społeczne. Pedagogika religii, red. Z.  Marek, A.  Walulik, Wy-
dawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum w  Krakowie, 
Kraków 2020, s. 167–186.

Żychliński A., Teologia życia wewnętrznego, Verbum, Kielce 1947.





A N  O U T L I N E  O F  T H E  P E D A G O G Y 

O F  R E L I G I O N

Summary

What is the pedagogy of religion? What is its genesis? What does 
it bring to contemporary pedagogical thought? Attempts to an-
swer these and similar questions constitute the content of this 
book. Originally, the pedagogy of religion was identified with 
the educational activity, which is expressed by the contempo-
rary term pedagogy. With the passage of time, it was more and 
more often associated with theological or pedagogical sciences. 
Today, it is considered an independent discipline placed on the 
border of theology and pedagogy. As a science, it is called one 
of the sub-disciplines of pedagogical sciences. It grows out of 
contemporary humanities and theology understood in a modern 
way. It is considered to be an empirical, normative, and action-
oriented discipline. As a  normative discipline, it describes the 
rules of conduct based on religious sources (theology: in the case 
of Christianity, it is about God’s revelation) and natural sources 
(norms determining the conditions of harmonious social life). 
Both of these sources define specific norms and principles of hu-
man functioning in individual and social life. In the course of 
their analysis, the pedagogy of religion uses two forms of cogni-
tion: a commonly accepted form of empirical-intellectual cogni-
tion, which is used by various sciences, as well as supernatural 



218 Summary

cognition, called religious cognition, used by theological sciences. 
Using the intellect in this way of cognition, it is supposed to help 
to understand and explain the religious truths given by God 
(in Christianity we speak of God’s revelation) and concerning 
people’s existence.
	 While natural cognition enables man to discover truth 
through intellectual reflection on accumulated experiences, from 
which he draws proper conclusions, in the case of supernatural 
(religious) cognition, such knowledge comes from God: it is God 
who revealed it to man. Its critical explanation and formulation 
are the subject of theologians’ research. The knowledge gained 
through religious cognition explains this reality of the world 
and human life, which reason, through its immanence, is unable 
to discover. Such a possibility is provided, at least partially, by 
religious knowledge. It makes it possible to touch the glimpse 
of the inaccessible mystery in which human existence is im-
mersed. This does not mean, of course, that religious cognition 
gives a man satisfactory answers to all the questions he poses. 
However, it can be assumed that it extends the scope of knowl-
edge acquired by man through natural cognition. It also does not 
mean that religious cognition releases man from using reason 
also in examining the religious message.
	 A characteristic feature of the pedagogy of religion, which 
constitutes a part of the educational sciences, is the study of reli-
gious education, which arises and is based on the relationship be-
tween man and God. It requires actions enabling understanding 
of the essence of the very relationship of man with God, and also 
its importance for man, so that in his life the religious dimension 
could be integrated with its other dimensions, including social 
and moral life. This in turn means that as a discipline of science, 
the pedagogy of religion presents a specific pedagogical concept 
which can be seen as an alternative to educational propositions 
built on different principles. In carrying out its tasks, the pedago-
gy of religion uses research methods developed by empirical and 
theological sciences and their scientific achievements. In simpli-
fied terms, it can be said that the pedagogy of religion aims to 
use the educational potential of religion in the interpretation of 



219Summary

empirically learned matters of human life. Moreover, individual 
religions have an impact on the functioning of the pedagogy of 
religion as a  scientific discipline. The substantive explanation 
of the nature of man and the purpose of his life provided by vari-
ous religions significantly influences the theories created within 
it and the emerging trends. For these reasons, within the peda-
gogy of religion, it is always worth clarifying from the perspec-
tive of which religion, and even which denomination, religious 
education draws its inspiration. As an example of the character-
istic trend of thinking about education in Catholic circles, one 
can mention the theory called “Ignatian pedagogy” (pedagogy 
of accompaniment), which was developed by the Jesuits.





I N D E K S  O S O B O W Y

Ablewicz K. 53, 110, 113, 114, 130
Adamski F. 31, 46, 47, 85, 144, 145
Alberrich E. 68
Aleksander T. 24
Aleksiejuk A. 77, 78
Allport G.W. 150
Ambrogetti F. 169
Angel H-F. 44
Ankeramit F. 122
Arrupe P. 164
Augustyn J. 57 
Augustyn, św. 155, 167

Bagrowicz J. 59, 69, 70, 72, 87, 88, 
91, 93, 110, 111, 128

Bardel M. 46, 47
Barker R. 120
Barth G. 66–68, 77, 121
Bartholomäus W. 66–68, 77
Bartkowicz A. 150
Bartnik C. 34, 85
Bartoszewicz H. 150
Bastianel S. 144
Baumgarten O. 66
Baumgartner H.M. 14
Bazylak J. 114
Bednarz M. 158
Benedykt XVI, papież 15, 19, 22, 

60, 61
Berner H. 28, 56–58, 60, 130
Białek A. 92
Biela D. 129, 131
Bielawski Z. 68

Bieńkowski L. 45
Błasiak A. 126
Bober A. 158
Boczar J. 68
Boecjusz 46
Bogdalczyk M. 77
Bohnsack R. 99
Bokwa I. 15
Boschki R. 70, 89, 100–102, 118, 147
Boużyk M.M. 56
Braun K. 59, 129
Brezinka W. 27, 44, 64, 77, 100, 

116, 129, 139, 166
Bronk A. 47, 50, 51, 134
Buber M. 79
Buckley M.J. 57

Capała D. 34
Casalini C. 168
Chałupniak R. 69, 93, 99, 140
Charytański J. 67, 68, 70–72, 131, 

173
Chen P.P.S. 120
Chlewiński Z. 45, 50, 97, 105
Chmielewski M. 107–109, 111, 

112, 159, 161, 170, 171
Chodzidło T. 18
Chrostowski W. 20
Cichoń W. 149
Cichosz W. 82, 86, 90, 98, 140, 175
Cusson G. 154, 159, 175
Cyceron (właśc. Marcus Tullius 

Cicero) 57



222 Indeks osób

Czarkowski J. 85
Czarnocki A. 131

Dajczak J. 68
Daniluk M. 109, 146
Dąbek T.M. 48
Dec I. 84
Demetrio D. 89
Dilthey W. 113
Divarkar P. 147
Długosz A. 59
Domańska E. 122
Dubas E. 100, 128, 147
Duminuco V.J. 170, 174, 176, 177
Dutkiewicz T. 54
Dybowska E. 153
Dyczewski L. 34, 116
Dyrek K. 166
Dziewulski G. 169

Eberhard O. 66

Faber F.W. 114
Farrugia E.G. 16, 144
Feifel E. 71, 173
Fijałkowska-Żydok A. 169
Filipkowski J. 37, 135
Finke M. 169
Fleming D.L. 109, 111, 114, 155
Fowler J. 94
Fraas H.-J. 131
Franciszek, papież 169
Frank V.E. 57, 150
Frankiewicz M. 57
Frielingsdorf K. 95

Gadacz T. 46, 47
Gaida J. 99, 146
Gałdowa A. 41, 111
Gałkowski S. 83
Gancarz B.A. 170
Głaz S. 58, 59
Goldman R. 58
Goliszek P.T. 82, 84, 86, 146
Gomola A. 15
Göttler J. 66
Góralczyk P. 41, 50, 151

Grabner-Haider A. 45
Granat W. 46, 82, 85
Griffith J.L. 110
Griffith M.E. 110
Grom B. 98, 112, 113
Gryglewicz F. 18
Gurba E. 178
Gutek G.L. 89, 91
Gutowska A. 147
Guzowski K. 121

Hajduk A. 153
Halama M. 43
Haręzga S. 169
Heidegger M. 143
Heil S. 52, 85
Herbut J. 42
Hildger G. 101
Hofer J. 14
Homa K. 160
Homplewicz J. 151
Hornowski B. 132
Horowski J. 11, 41–43, 88, 108, 134
Hurlock E.B. 132

Ignacy Loyola, św. 147, 154–168, 
175, 178, 183, 185, 186

Illeris K. 24
Ingarden R. 25
Inglot M. 153, 158, 162, 164, 165

Jachimowski T. 46
Jacyniak A. 69, 149, 155, 160, 167, 

173
Jagiełło E. 91
Jálics F. 184, 185
Jan Paweł II, papież, zob. też: Woj-

tyła K. 14, 24, 29, 31, 37, 43, 49, 
61, 81, 96, 99, 121, 127, 128

Jarissen H. 28
Jasionek S. 85
Jezus Chrystus 15, 16, 19, 20, 22, 

24, 29, 31, 48, 49, 61, 62, 79, 97, 
104, 144, 146, 154, 157, 158, 168, 
177, 183

Jędraszewski M. 78, 79
Jurgiel A. 24



223Indeks osób

Kabisch R. 66
Kalita Z. 103
Kaluża K. 28
Kant I. 25, 143
Karbowniczek J. 130
Kasper W. 135
Kaźmierska K. 35, 37–39
Kiciński A. 67, 70, 72, 75
Kiereś B. 54, 83–85
Kiereś H. 135
Kisiel-Dorohinicka C. 58, 147
Klemens XIV, papież 164
Kochanowicz J. 27
Kochel J. 23
Kocik L. 37, 131–133
Kolb A. 31
Kolvenbach P.-H. 165
Kołacz J. 165, 167
König F. 60, 62, 146
Kornas-Biela D. 132
Körtner U.H.J. 56, 62, 99, 146
Kos E. 119 
Kostencka A. 121
Kostkiewicz J. 78, 82, 153
Kostorz J. 93, 99, 140
Kot T. 55
Kotlewski T. 176
Kowalczyk S. 34, 50, 51, 82, 84, 86
Krajewski R. 82, 84, 86
Krąpiec M.A. 46, 47, 82, 84, 86, 144
Kremer J. 60, 63, 146
Kremiec M. 137
Królikowska A. 45, 49, 50, 52 
Królikowski W. 153, 156, 157
Krucina J. 129
Krystosik J.T. 68
Krysztofik J. 78, 92, 94, 98, 178
Kulesz Z. 141
Kunowski S. 108, 110, 129
Kunstmann J. 59, 60, 63, 66, 70–72, 

76, 89, 119
Kupisiewicz C. 131

Lacroix J. 83
Ladaria L.F. 16, 41, 49, 51, 111, 144
Laktancjusz (właśc. Lucius Caeci-

lius Firmianus Lactantius) 57

Langer M. 44
Lavelle L. 108, 141
Ledóchowski W. 168
Legięć J. 126, 128
Leimgruber S. 66, 76, 101
Lendzion A. 59
Leuenberger R. 20
Levoratti A.J. 173
Lewandowska K. 132
Lipowicz M. 38, 43
Liszka P. 60
Lombaerts H. 110
Lowney Ch. 157, 158, 168, 178

Łacny P. 92
Łapińska R. 148
Łapot J. 68
Łobocki M. 65, 123, 150, 185
Łukaszyk R. 18, 55
Łyszczarz M. 77

Machoń H. 27, 112
Madej-Babula M. -94
Magier P. 54, 81, 143
Makselon J. 175
Malczak Ł. 41, 157
Malewski M. 181
Marczewski M. 15
Marek Z. 9, 20, 23–25, 29–32, 45, 

48–50, 54, 55, 59, 66, 67, 70, 
71, 75–78, 86, 88, 95, 96, 99, 
101–103, 105–109, 111, 113–114, 
116, 119, 120, 130, 132, 145, 146, 
148, 150–153, 159, 166, 167, 173, 
182

Mariański J. 36, 41, 45, 106, 109, 
113, 132, 141, 142, 177

Maritain J. 85
Marszałek L. 109, 111, 112
Martin J. 41, 111, 114
Maryniarczyk A. 84
Mateo R.G. 167, 186
Matysiuk R. 91
Mądrzycki T. 115
Mąkosa P. 68, 70, 72
Mette N. 21, 66, 72, 76, 77, 118, 119
Meurer T. 111, 112



224 Indeks osób

Michalski J. 56, 58, 60, 65, 70–72, 
74, 75, 77, 89, 91, 97, 98

Michałowski C. 86
Mielicka-Pawłowska H. 108, 109
Mieszkowski T. 14, 17
Milerski B. 11, 66, 69–73, 75–78, 87, 

88, 90–92, 118, 146, 182
Misiaszek K. 78, 90, 153
Mounier E. 85
Mółka J. 48, 120, 153, 154
Mółka M. 119
Müller G.L. 14, 19, 144
Murawski R. 31, 70, 72, 98

Nalaskowski A. 44
Napiórkowski S. 15
Nastainczyk W. 72
Nelicki A. 41, 111
Nikitorowicz J. 115
Nipkow K.E. 101, 102
Nossol A. 140, 141
Nowak M. 45, 54, 70, 72, 82, 84, 86, 

98, 101, 102, 105, 121, 143, 180

O’Collins G. 16, 144
Okoń W. 81, 90, 91, 131, 169
Olbrycht K. 49, 51, 90, 116
Olchanowski T. 108
Olearczyk T. 130
Oleś P.K. 45
Opozda D. 59
Orth S. 62
Ossowska M. 103
Ożóg J. 16

Pachciarek P. 14, 16, 28, 60
Paciorek A. 24
Padberg R. 72
Pannwitz R. 133
Panuś T. 146
Papis W.E. 131
Pasierbek W. 44, 142, 153
Pasławska-Smęder I. 58
Pawelski L. 106
Pawluczuk W. 108
Pelagiusz 107
Perszon J. 55, 57, 128

Piaget J. 149
Piechnik L. 156, 162, 163, 169
Piegza J. 151
Pieter J. 103, 129
Pietrasina M. 12
Pius VII, papież 164
Płużek Z. 149
Potocki A. 99
Prężyna W. 114, 115
Przetacznik M. 130, 131, 149
Przybylska E. 128
Przybylski B. 114
Puchowski K. 169

Rahner K. 14, 17, 18, 56, 62, 146
Rakowski T. 135
Ratzinger J., zob. też: Benedykt XVI 

15, 19, 22, 60, 61, 97
Rauszcher E. 44
Rautenstrauch F.S. 67
Reischle M. 66
Rembierz M. 106, 127, 128
Ricoeur P. 147
Riegel U. 142
Rogowski C. 29, 45, 60, 66, 70–72, 

98
Rosemann B. 132
Rostowska T. 131
Rowland T. 15, 22, 60, 61
Rubacha K. 91, 94
Rubin S. 169
Rusecki M. 59
Rynio A. 59, 72, 99, 106

Sakowicz E. 56, 58–60
Scheler M. 85
Schleiermacher F. 66
Schulz R. 44, 82, 83, 86
Sesboüé B. 17, 22, 41, 52
Seweryniak H. 146
Sikorski T. 150
Simon W. 66, 70, 72, 87
Skorowski H. 114, 151
Skórka R. 158
Smolińska‑Theiss B. 181
Spionek H. 131
Stachel G. 66, 68, 73, 173



225Indeks osób

Stańkowski B. 101
Steczek B. 147, 165, 167
Steuden S. 45, 49, 50
Stępień K. 84
Strojnowski J. 148, 150
Stróżewski W. 106
Surzykiewicz J. 111
Szacki J. 115
Szafrański A. 55
Szahaj A. 133, 136
Szczęsny M. 95, 96
Szewczak I. 54, 143
Szewczyk W. 149
Szlachta B. 46
Szołdra B. 95, 96
Szostek A. 34, 50, 96
Szuman S. 53
Szymańska M. 130
Szymik J. 14, 15
Szymona W. 14, 19

Ślipko T. 31, 47, 48, 52, 53, 55, 103, 
116, 151

Śliwerski B. 26, 63, 71, 86, 89, 94

Tchorzewski A.M. de 65, 74, 130, 
132, 180, 181

Teilhard Chardin P. de 85
Teinert Z. 45–47
Theil‑Bielańska D. 82
Theiss W. 181
Tillich P. 76, 77, 183
Tomasik P. 69, 119
Tomasz z Akwinu, św. 46, 47, 57 
Tułowiecki D. 36, 58, 126
Tyluś U. 91

Urbaniak‑Zając D. 119
Urbański S. 114, 159, 161, 170, 171

Vivens L. 163
Vorgrimler H. 14, 56, 62, 146

Waldenfels H. 14, 16, 24, 28, 29, 
31, 60

Walulik A. 12, 24, 29, 30, 37, 39, 54, 
66, 67, 76–78, 91, 92, 94, 98–100, 

102, 105, 119, 120, 130, 133, 137, 
138, 140, 147, 151, 154, 178, 182

Warchał T. 95, 96
Wegenast K. 173
Wielgus S. 129, 132–134, 139
Wildfeuer A.G. 14
Wiseman J. 107, 108, 110
Witek S. 109, 110
Wojtasik A. 107, 108
Wojtyła K., zob. też: Jan Paweł II 

85
Wolter (właśc. François-Marie 

Arouet) 17
Wolter E. 40
Wójcik E. 14
Wójtowicz M. 154, 159, 175
Wroczyński R. 89, 129
Wrońska K. 143
Wyrzykowska I. 150

Zakrzewska A. 70, 72
Zarzycki S. 40, 44
Zdybicka Z. 31, 57, 58
Zellma A. 35
Ziebertz H.-G. 31, 52, 66, 72, 73, 

75, 76, 85, 92, 101, 102, 118, 120, 
142

Zięba S. 29, 58
Zimmerer K. 95
Ziółkowska A. 122
Zmorzanka A. 96
Zoll A. 52
Zuberbier A. 150
Zuziak W. 108, 141
Zygmantovich S.V. 100

Żebrowska M. 148
Żmudziński W. 158, 168, 169, 177
Żurakowski B. 115
Żurek S.J. 77
Żychliński A. 114





I N D E K S  R Z E C Z O W Y

agere contra 156
aksjologia 34, 65, 93, 100, 117, 132, 140, 172
analiza proksemiczna 120–123
animizm 95
antropologia 28, 40, 45, 134, 149, 182
antropomorfizm 95
autonomia 34, 47, 83, 85, 121, 127, 147, 149, 150, 184
autorytet 10, 24, 25, 63, 106, 107, 139, 145, 151

Biblia/Pismo Święte 15, 17, 19–23, 61, 94, 97, 145, 164

chrześcijaństwo 10, 14, 16, 19, 48, 49, 60, 62, 75–77, 85, 102, 103, 140, 142, 
180, 183

cura personalis 168, 184
człowieczeństwo 19, 43, 51, 84, 86, 140, 176

ćwiczenia duchowe/rekolekcje 154–156, 159, 160, 167, 172, 174, 175, 184, 
185

dojrzałość 
	 – d. naturalna 9, 11, 27, 33, 40, 64, 65, 110, 147, 148–150, 152, 159, 171
	 – d. religijna 64, 148–150
duchowość
	 – d. buddyjska 111
	 – d. „europejska” 109, 110
	 – d. �ignacjańska/jezuicka 11, 111, 154–159, 161, 170, 172, 174, 176, 

179, 181, 182, 184
	 – d. jako pojęcie wieloznaczne 107, 108, 112, 113
	 – d. katolicka 78, 110, 111
	 – d. naturalna 109, 111, 112
	 – d. nowa 113
	 – d. prawosławna 78, 111
	 – d. protestancka 78, 111
dusza/duch 52–55, 113, 114, 156, 157, 183



228 Indeks rzeczowy

edukacja 9–11, 65, 66, 68, 73–75, 88–93, 96–99, 105, 116, 117, 125, 161–168, 
172, 174, 178, 181, 183–185 

Ewangelia 85, 90, 104, 146

formacja/wychowanie 10, 13, 26, 27, 32, 35, 41–44, 48, 55, 63, 65–68, 
73–78, 81, 88–91, 93, 94, 98–102, 105, 108, 113, 119, 125, 152, 154, 162, 
163, 165–168, 177, 180, 181, 183, 184

godność 41, 42, 45, 47–51, 56, 82–85, 99, 106, 126, 168
grzech 49, 62, 139, 152, 156

humanizm 82, 84, 132, 158

judaizm 19

katecheza 27, 66, 68, 71
konformizm 38, 39, 138
konsumpcjonizm 38, 39, 132, 135, 138
korelacja 31, 76
Kościół
	 – �K. katolicki 10, 14, 15, 21–23, 27, 49, 61, 63, 67–69, 73, 74, 88, 153–155, 180
	 – �K. prawosławny 23, 78, 93, 111, 180
	 – �K. protestancki 23, 66, 78, 93, 111, 180
kultura 13, 20, 27, 33–40, 51, 58, 83, 85, 90, 102, 103, 112, 113, 115, 116, 

121, 125–128, 134–137, 140, 142, 145, 159, 170, 171 

łaska 22, 93, 110, 158, 159

magia/magizm 58, 95, 96
magis 156, 157, 167, 176, 178, 184
modernizm 132, 134, 135, 137–139
moralność 36, 38, 58, 66, 71, 87, 89, 102, 103, 116, 127, 148, 150, 151

natura ludzka 17, 45–47, 49, 51, 52, 55, 56, 84, 103, 109, 158, 182 
Nauczycielski Urząd Kościoła/Magisterium Kościoła 61, 63

objawienie Boże 14–17, 19, 22, 23, 25, 27, 29, 30, 48, 61, 62, 76, 92, 97, 104, 
118, 147, 177

obraz Boga 17, 53, 54, 94–97, 145, 146
osoba 11, 18, 23, 26–28, 30, 31, 36–42, 45–51, 53, 56, 58, 59, 61, 63, 64, 

75, 79, 82–96, 98–102, 105–108, 110–112, 114–117, 120, 121, 124–132, 
134, 137, 140–142, 145, 147–152, 154, 156, 159, 160, 162, 165–168, 173, 
176–179, 181–186 

pedagogika 
	 – p. ignacjańska/jezuicka/towarzyszenia 153–186
	 – p. jako nauka o wychowaniu 10, 27, 32, 33, 56, 63, 69, 70



229Indeks rzeczowy

	 – p. kultury 125
	 – p. religii 11, 28, 32, 35, 64, 65–79, 81–152
	 – p. transcendentna 78, 79
personalizm 
	 – p. chrześcijański 11, 82–84, 86, 87, 121, 179, 182
	 – p. horyzontalny (ateistyczny) 84
	 – p. tomistyczny 85
	 – p. wertykalny (teistyczny) 84, 85
podmiot/podmiotowość 18, 28, 40–44, 48, 52, 53, 58, 82, 83, 89, 103, 120, 

121, 143, 184
postawy 45, 57–59, 83, 89, 90, 105, 114, 124, 126, 131, 132, 141, 145, 151, 

157, 165, 166, 169, 175, 176, 178, 183 
postęp 34, 37, 107, 135, 136
postmodernizm 132–136, 138–140
poznanie 
	 – �p. naturalne 9, 10, 14, 16, 23–26, 29–31, 42, 48, 53, 61, 82, 86, 111, 

119, 127, 136, 140, 142, 147, 172, 174, 180, 181, 183
	 – �p. religijne/nadnaturalne 9, 10, 14, 16, 24–26, 29–31, 54, 57, 60, 92, 

104, 127, 140, 147, 158, 174, 183
praesupponendum 155, 167
prawda 10, 13, 16, 17, 20–23, 26, 29, 37, 46, 51, 54, 57, 58, 61, 86, 100, 103, 

106, 110, 116, 127, 137, 138, 142, 165, 176, 177, 185
prawo
	 – p. naturalne 45, 46, 103, 104, 106, 137, 139, 164, 175, 182
	 – p. wieczne (Boże) 34, 46, 99, 103, 104, 150, 182

relatywizm 40, 138
rozeznawanie duchowe 159, 160, 171, 185

sacrum 110, 143–145
samowychowanie 155
scjentyzm 135
sentir 156
sumienie 139, 145, 150–152
synergia 24, 26, 30, 176, 178

środowisko 33, 35, 74, 77, 100, 105, 121, 128–132, 141, 148, 151, 153, 159, 
170, 178

światopogląd 27, 111, 128, 136, 145

teologia 10, 13–16, 21, 23, 24, 26–29, 31–34, 40, 43, 52–54, 56–64, 66, 68, 
70–79, 87, 98, 107, 118, 127, 140, 143, 164, 180

tolerancja 135
Tora 19
towarzyszenie 26, 78, 168–170, 174, 176, 179, 180, 182, 184–186
Tradycja/tradycja wiary 15, 23, 85
transcendencja 17, 27, 28, 32, 40, 41, 48, 49, 53, 60, 75, 83, 85, 86, 101, 102, 

109, 116, 137, 141–149, 152



230 Indeks rzeczowy

wartości 11, 27, 34, 36–38, 40, 45, 47, 50, 64, 77, 83, 85, 90, 92, 94, 100, 105, 
106, 108, 110, 111, 114–117, 120, 121, 123, 124, 127, 130, 133, 135, 136, 
140, 141, 146, 149–152, 165, 166, 169, 175, 177, 186

wiara 10, 14–16, 19–21, 23, 26, 27, 29, 30, 51, 54, 61, 62, 66, 71, 75, 76, 86, 
90, 92–94, 97, 98, 119, 133, 137, 144, 159, 165, 175, 183

wolna wola 26, 51, 59, 136, 171
wolność 27, 38, 43, 47, 48, 51, 83, 85, 86, 94, 100, 107, 108, 135, 136, 144, 

151, 156, 160, 168, 171, 175, 184, 185

zbawienie 15, 22, 23, 61, 62, 68, 87, 146, 158, 161, 179








